
 

10 

 

BAB II 

LANDASAN TEORITIS 

A. Model Komunikasi 

1. Pengertian Model Komunikasi 

Model secara sederhana adalah gambaran yang dirancang untuk mewakili 

kenyataan. (Jalaluddin Rakhmat, 2012) Model adalah representasi suatu fenomena, 

baik nyata maupun abstrak, dengan menonjolkan unsur-unsur terpenting fenomena 

tersebut. Definisi lain dari model adalah, suatu gambaran yang sistematis dan 

abstrak yang menggambarkan potensi-potensi tertentu yang berkaitan dengan 

berbagai aspek dari suatu proses. (Riswandi, 2009) 

Model dibangun agar kita dapat mengidentifikasi, menggambarkan atau 

mengkategorisasikan komponen-komponen yang relevan dari suatu proses. Sebuah 

model dapat dikatakan sempurna, jika ia mampu memperlihatkan semua aspek yang 

mendukung terjadinya suatu proses. Misalnya, dapat menunjukkan keterkaitan 

antara satu komponen dengan komponen lainnya dalam suatu porses dan 

keberadaannya dapat ditunjukkan secara nyata. (Hafied Cangara, 2010) 

Model komunikasi tidak sama dengan fenomena komunikasi. Model adalah 

alat untuk menjelaskan atau untuk mempermudah penjelasan komunikasi. Menurut 

Sereno dan Mortensen, suatu model komunikasi merupakan deskripsi ideal 

mengenai apa yang dibutuhkan untuk terjadinya komunikasi. Model disebut juga 

sebagai gambaran informal untuk menjelaskan atau menerapkan teori, atau dengan 

perkataan lain, model adalah teori yang lebih disederhanakan. 

Model komunikasi adalah gambaran yang sederhana dari proses komunikasi 

yang memperlihatkan kaitan antara satu komponen komunikasi dengan 

komponen lainnya. Penyajian model dalam bagian ini dimaksudkan untuk 

mempermudah memahami proses komunikasi dan melihat komponen dasar yang 

perlu ada dalam suatu komunikasi. 

Gordon Wiseman dan Larry Barker menyebutkan tiga fungsi pentingnya 



11 

 

 

model komunikasi, yaitu: 

1. Melukiskan proses komunikasi. 

2. Menunjukkan hubungan visual. 

3. Membantu dalam menemukan dan memperbaiki kemacetan 

komunikasi.(Deddy Mulyana, 2007)  

Menggunakan pendapat Raymond S. Ross, model memberikan penglihatan 

yang lain, berbeda dan lebih dekat; model menyediakan kerangka rujukan, 

menyarankan kesenjangan informasional, menyoroti problem abstraksi, dan 

menyatakan suatu problem dalam bahasa simbolik bila terdapat peluang untuk 

menggunakan gambar atau simbol. 

Stewart L. Tubbs dan Sylvia Moss dalam buku Human Communication 

menjelaskan 3 model komunikasi : 

Pertama, model komunikasi linier, yaitu model komunikasi satu arah (one- 

way view of communication). Di mana komunikator memberikan suatu stimulus 

dan komunikan memberikan respons atau tanggapan yang diharapkan, tanpa 

mengadakan seleksi dan interpretasi. Seperti, teori jarum hipodermik (hypodermic 

neddle theory), asumsi-asumsi teori ini yaitu ketika seseorang memersuasi orang 

lain, maka ia <menyuntikkan satu ampul= persuasi kepada orang lain itu, sehingga 

orang lain tersebut melakukan apa yang ia kehendaki. 

Kedua, model komunikasi dua arah adalah model komunikasi interaksional, 

merupakan kelanjutan dari pendekatan linier. Pada model ini, terjadi komunikasi 

umpan balik (feedback) gagasan. Ada pengirim (sender) yang mengirimkan 

informasi dan ada penerima (receiver) yang melakukan seleksi, interpretasi dan 

memberikan respons balik terhadap pesan dari pengirim (sender). Dengan 

demikian, komunikasi berlangsung dalam proses dua arah (two-way) maupun 

proses peredaran atau perputaran arah (cyclical process), sedangkan setiap 

partisipan memiliki peran ganda, di mana pada satu waktu bertindak sebagai 

sender, sedangkan pada waktu lain berlaku sebagai receiver, terus seperti itu 



12 

 

 

sebaliknya. 

Ketiga, model komunikasi transaksional, yaitu komunikasi hanya dapat 

dipahami dalam konteks hubungan (relationship) di antara dua orang atau lebih. 

Proses komunikasi ini menekankan semua perilaku adalah komunikatif dan 

masing-masing pihak yang terlibat dalam komunikasi memiliki konten pesan yang 

dibawanya dan saling bertukar dalam transaksi. 

 

2. Macam-macam Model Komunikasi 

Beberapa model komunikasi yang sangat umum dibicarakan dalam ilmu 

komunikasi yaitu: 

1. Model S-R (Stimulus-Respons) 

Model stimulus-respons (S-R) adalah model komunikasi paling dasar. 

Model ini dipengaruhi oleh disiplin psikologi, khususnya yang beraliran 

behavioristik. Model tersebut menggambarkan hubungan stimulus-respons. Model 

ini menunjukkan komunikasi sebagai proses aksi-reaksi yang sangat sederhana. 

Bila seorang lelaki berkedip kepada seorang wanita, dan wanita itu kemudian 

tersipu malu, atau bila saya tersenyum dan kemudian anda membalas senyuman 

saya, itulah pola S–R. Jadi model S–R mengasumsikan bahwa kata- kata verbal 

(lisan–tulisan), isyarat-isyarat nonverbal, gambar-gambar, dan tindakan-tindakan 

tertentu akan merangsang orang lain untuk memberikan respons dengan cara 

tertentu. Oleh karena itu anda dapat menganggap proses ini sebagai pertukaran atau 

pemindahan informasi atau gagasan. Proses ini dapat bersifat timbal-balik dan 

mempunyai banyak efek. Setiap efek dapat mengubah tindakan komunikasi 

berikutnya. 

 Sebagai contoh, ketika seseorang yang anda kagumi atau menarik 

perhatian anda tersenyum kepada anda ketika berpapasan di jalan, boleh jadi anda 

akan membalas senyumannya, karena anda merasa senang. Pada gilirannya, merasa 

mendapatkan sambutan, orang tadi bertanya kepada anda, <mau ke mana?= lalu 

anda menjawab, <mau kuliah.= Ia pun melambaikan tangan ketika berpisah, dan 

anda membalas dengan lambaian tangan pula. Di kampus, masih mengenang 



13 

 

 

peristiwa sebelumnya yang menyenangkan, anda juga tersenyum- senyum kepada 

orang laindan mendapatkan tanggapan dari teman anda, <kok kamu tampak bahagia 

sekali, sih.= Begitulah seterusnya. 

Pola S–R ini dapat pula berlangsung negatif, misalnya orang pertama 

menatap orang kedua dengan tajam, dan orang kedua balik menatap, menunduk 

malu, memalingkan wajah, atau membentak, <apa lihat-lihat? Nantang, ya?= atau, 

orang pertama melotot dan orang kedua ketakutan. 

Model S–R mengabaikan komunikasi sebagai suatu proses, khususnya yang 

berkenaan dengan faktor manusia. Secara implisit ada asumsi dalam model S–R ini 

bahwa perilaku (respons) manusia dapat diramalkan. Ringkasnya, komunikasi 

dianggap statis; manusia dianggap berperilaku karena kekuatan dari luar (stimulus), 

bukan berdasarkan kehendak, keinginan, atau kemauan bebasnya. Model ini lebih 

sesuai bila diterapkan pada sistem pengendalian suhu udara alih- alih pada perilaku 

manusia. 

2. Model Lasswell 

Salah satu model komunikasi yang tua tetapi masih digunakan orang untuk 

tujuan tertentu adalah model komunikasi yang dikemukakan oleh Harold Lasswell, 

seorang ahli ilmu politik dari Yale University. Dia menggunakan lima pertanyaan 

yang perlu ditanyakan dan dijawab dalam melihat proses komunikasi, yaitu 

who(siapa), says what (mengatakan apa), in which medium atau dalam media apa, 

to whom atau kepada siapa, dan dengan what effect atau apa efeknya. 

 Bila dilihat lebih lanjut maksud dari model Lasswell ini akan kelihatan 

bahwa yang dimaksud dengan pertanyaan who tersebut adalah menunjuk kepada 

siapa orang yang mengambil inisiatif untuk memulai komunikasi. Yang memulai 

komunikasi ini dapat berupa seseorang dan dapat juga sekelompok orang seperti 

organisasi atau persatuan. 

Pertanyaan kedua adalah says what atau apa yang dikatakan. Pertanyaan ini 



14 

 

 

adalah berhubungan dengan isi komunikasi atau apa pesan yang disampaikan dalam 

komunikasi tersebut. Umumnya kita menanyakan pertanyaan ini dalam pemikiran 

kita dalam berkomunikasi. Kadang-kadang orang perlu mengorganisir lebih 

dahulu apa yang akan disampaikan sebelum mengkomunikasikannya. Isi yang 

dikomunikasikan ini kadang-kadang sederhana dan kadang-kadang sulit dan 

kompleks. Misalnya yang sederhana seorang pimpinan menyuruh karyawannya 

untuk datang rapat pada hari tertentu. Contoh isi pesan yang agak sulit misalnya 

menjelaskan kepada karyawan mengenai pengelolaan informasi dengan 

menggunakan komputer. 

Pertanyaan ketiga adalah to whom. Pertanyaan ini maksudnya menanyakan 

siapa yang menjadi audience atau penerima dari komunikasi. Atau dengan kata lain 

kepada siapa komunikator berbicara atau kepada siapa pesan yang ia ingin 

disampaikan diberikan. Hal ini perlu diperhatikan karena penerima pesan ini, 

berbeda dalam banyak hal misalnya, pengalamannya, kebudayaannya, 

pengetahuannya dan usianya. Kita tidak akan menggunakan cara yang sama 

dalamberkomunikas kepada anak-anak dan berkomunikasi kepada orang dewasa. 

Jadi, dalam berkomunikasi siapa pendengarnya perlu dipertimbangkan. 

Pertanyaan yang keempat adalah through what atau melalui media apa. 

Yang dimaksudkan dengan media adalah alat komunikasi, seperti berbicara, 

gerakan badan, kontak mata, sentuhan, radio, televisi, surat, buku dan gambar. 

Yang perlu diperhatikan dalam hal ini adalah tidak semua media cocok untuk 

maksud tertentu. Kadang-kadang suatu media lebih efisien digunakan untuk 

maksud tertentu tetapi untuk maksud yang lain tidak. 

Pertanyaan terakhir dari model Lasswell ini adalah what effect atau apa 

efeknya dari komunikasi tersebut. Misalnya: sebuah sekolah swasta membuat iklan 

untuk mengkomunikasikan bahwa mereka akan menerima murid baru. Sesudah 

iklan ini disiarkan beberapa hari, sudah berapa orangkah yang telah mendaftar untuk 

menjadi murid. Jumlah orang yang mendaftar ini adalah merupakan efek dari 

komunikasi. 



15 

 

 

Pertanyaan mengenai efek komunikasi ini dapat menanyakan 2 hal yaitu apa 

yang ingin dicapai dengan hasil komunikasi tersebut dan kedua, apa yang dilakukan 

orang sebagai hasil dari komunikasi.  

Akan tetapi perlu diingat, bahwa kadang-kadang tingkah laku seseorang 

tidak hanya disebabkan oleh faktor hasil komunikasi tetapi juga dipengaruhi oleh 

faktor lain. 

3. Model Aristoteles 

Model Aristoteles adalah model komunikasi paling klasik. Model ini sering 

disebut model retoris (rhetorical model). Aristoteles adalah filosof Yunani yang 

paling awal mengkaji komunikasi. Ialah yang pertama kali merumuskan model 

komunikasi verbal. Menurut Aristoteles, komunikasi terjadi ketika seorang 

pembicara menyampaikan pembicaraannya kepada khalayak dalam upaya 

mengubah sikap mereka. Ia mengemukakan tiga unsur dasar proses komunikasi, 

yaitu pembicara/speaker, pesan/massage, dan pendengar/listener. 

Fokus komunikasi yang ditelaah Aristoteles adalah komunikasi retoris, 

yang kini lebih dikenal dengan komunikasi publik (public speaking) atau pidato. 

Pada masa itu, seni berpidato memang merupakan keterampilan penting yang 

digunakan di pengadilan dan di majlis legislatur dan pertemuan-pertemuan 

masyarakat. Oleh karena semua bentuk komunikasi publik melibatkan persuasi, 

Aristoteles tertarik menelaah sarana persuasi yang paling efektif dalam pidato. 

Menurut Aristoteles, persuasi dapat dicapai oleh siapa anda (etos- 

keterpercayaan anda), argumen anda (logos-logika dalam pendapat anda), dan 

dengan memainkan emosi khalayak (pathos-emosi khalayak). Dengan kata lain, 

faktor-faktor yang memainkan peran dalam menentukan efek persuasif suatu pidato 

meliputi isi pidato, susunannya, dan cara penyampaiannya. Aristoteles juga 

menyadari peran khalayak pendengar. Persuasi berlangsung melalui khalayak 

ketika mereka diarahkan oleh pidato itu ke dalam suatu keadaan emosi tertentu. 



16 

 

 

4. Model Shanon dan Weaver 

Salah satu model awal komunikasi dikemukakan Claude Shannon dan 

Warren Weaver pada tahun 1949 dalam buku The Mathematical Theory of 

Communication. Model yang sering disebut model matematis atau model teori 

informasi itu mungkin adalah model yang pengaruhnya paling kuat atas model dan 

teori komunikasi lainnya. Shannon adalah seorang insinyur pada Bell Telephone 

dan ia berkepentingan dengan penyampaian pesan yang cermat melalui telepon. 

Weaver mengembangkan konsep Shannon untuk menerapkannya pada semua 

bentuk komunikasi. 

Model Shannon dan Weaver ini menyoroti problem penyampaian pesan 

berdasarkan tingkat kecermatannya. Model itu melukiskan suatu sumber yang 

menyandi atau menciptakan pesan dan menyampaikannya melalui suatu saluran 

kepada seorang penerima yang menyandi-balik atau mencipta-ulang pesan tersebut. 

Dengan kata lain, model Shannon dan Weaver mengasumsikan bahwa sumber 

informasi menghasilkan pesan untuk dikomunikasikan dari seperangkat pesan yang 

dimungkinkan. Pemancar mengubah pesan menjadi sinyal yang sesuai dengan 

saluran yang digunakan. Saluran (channel) adalah medium yang mengirimkan 

sinyal (tanda) dari transmitter ke penerima (receiver). Dalam percakapan, sumber 

informasi ini adalah otak, transmitternya adalah mekanisme suara yang 

menghasilkan sinyal (kata-kata terucapkan), yang ditransmisikan lewat udara (lewat 

saluran). 

5. Model Schramm 

Wilbur Schramm membuat serangkai model komunikasi, dimulai dengan 

model komunikasi manusia yang sederhana, lalu model yang lebih rumit yang 

memperhitungkan pengalaman dua individu yang mencoba berkomunikasi, hingga 

ke model komunikasi yang dianggap interaksi dua individu. Model pertama mirip 

dengan model Shannon dan Weaver. Dalam modelnya yang kedua Schramm 

memperkenalkan gagasan bahwa kesamaan dalam bidang pengalaman sumber dan 



17 

 

 

sasaran-lah yang sebenarnya dikomunikasikan, karena bagian sinyal itulah yang 

dianut sama oleh sumber dan sasaran. Model ketiga Schramm menganggap 

komunikasi sebagai interaksi dengan kedua pihak yang menyandi, menafsirkan, 

menyandi-balik, mentranmisikan dan menerima sinyal.  

Di sini kita melihat umpan balik dan lingkaran yang berkelanjutan untuk 

berbagi informasi. 

Menurut Wilbur Schramm, komunikasi senantiasa membutuhkan 

setidaknya tiga unsur: sumber (source), pesan (massage), dan sasaran (destination). 

Sumber boleh jadi seorang individu (berbicara, menulis, menggambar, memberi 

isyarat) atau suatu organisasi komunikasi (seperti sebuah surat kabar, penerbit, 

stasiun televisi, atau studio film). Pesan dapat berbentuk tinta pada kertas, 

gelombang suara di udara, impuls dalam arus listrik, lambaian tangan, bendera 

di udara, atau setiap tanda yang dapat ditafsirkan. Sasarannya mungkin seorang 

individu yang mendengarkan, menonton atau membaca; atau anggota suatu 

kelompok, seperti kelompok diskusi, khalayak pendengar ceramah, kumpulan 

penonton sepakbola, atau anggota khalayak media massa. 

6. Model Newcomb 

Theodore Newcomb memandang komunikasi dari perspektif psikologi- 

sosial. Dalam model Newcomb, komunikasi adalah suatu cara yang lazim dan 

efektif yang memungkinkan orang-orang mengorientasikan diri terhadap 

lingkungan mereka. Model ini mengisyaratkan bahwa setiap sistem apapun 

mungkin ditandai oleh suatu keseimbangan kekuatan-kekuatan dan bahwa setiap 

perubahan dalam bagian manapun dari sistem tersebut akan menimbulkan suatu 

ketegangn terhadap keseimbangan atau simetri, karena ketidakseimbangan atau 

kekurangan simetri secara psikologis tidak menyenangkan dan menimbulkan 

tekanan internal untuk memulihkan keseimbangan. 

 



18 

 

 

7. Model Berlo 

Model lain yang dikenal luas adalah model David K. Berlo, yang ia 

kemukakan pada tahun 1960. Model ini dikenal dengan model SMCR, kepanjangan 

dari Source (sumber), Message (pesan), Channel (saluran), dan Receiver 

(penerima). Sebagaimana dikemukakan Berlo, sumber adalah pihak yang 

menciptakan pesan, baik seorang ataupun suatu kelompok. Pesan adalah terjemahan 

gagasan ke dalam kode simbolik, seperti bahasa atau isyarat; saluran adalah 

medium yang membawa pesan; dan penerima adalah orang yang menjadi sasaran 

komunikasi.  

Berlo juga menggambarkan kebutuhan penyandi (encoder) dan penyandi- 

balik (decoder) dalam proses komunikasi. Encoder bertanggung jawab 

mengekspresikan maksud sumber dalam bentuk pesan. Dalam situasi tatap-muka, 

fungsi penyandian dilakukan lewat mekanisme vokal dan sistem otot sumber yang 

menghasilkan pesan verbal dan nonverbal. Akan tetapi, mungkin juga terdapat 

seorang lain yang menyandi pesan. Misalnya, Menteri Sekretaris Negara dapat 

berfungsi sebagai penyandi dalam konferensi pers. Senada dengan itu, penerima 

membutuhkan penyandi-balik untuk menerjemahkan pesan yang ia terima. Dalam 

kebanyakan kasus, penyandi-balik adalah perangkat keterampilan indrawi 

penerima. 

B. Moderasi Beragama 

1. Pengertian Moderasi Beragama 

Kata moderasi berasal dari Bahasa Latin moderâtio, yang berarti ke-sedang-

an (tidak kelebihan dan tidak kekurangan). Kata itu juga berarti penguasaan diri 

(dari sikap sangat kelebihan dan kekurangan). Kamus Besar Bahasa Indonesia 

(KBBI) menyediakan dua pengertian kata moderasi, yakni: 1. pengurangan 

kekerasan, dan 2. penghindaran keekstreman. Jika dikatakan, <orang itu bersikap 

moderat=, kalimat itu berarti bahwa orang itu bersikap wajar, biasa-biasa saja, dan 

tidak ekstrem.  

Dalam bahasa Inggris, kata moderation sering digunakan dalam pengertian 



19 

 

 

average (rata-rata), core (inti), standard (baku), atau non-aligned (tidak berpihak). 

Secara umum, moderat berarti mengedepankan keseimbangan dalam hal 

keyakinan, moral, dan watak, baik ketika memperlakukan orang lain sebagai 

individu, maupun ketika berhadapan dengan institusi negara. 

 Sedangkan dalam bahasa Arab, moderasi dikenal dengan kata wasath atau 

wasathiyah, yang memiliki padanan makna dengan kata tawassuth (tengah-tengah), 

i9tidal (adil), dan tawazun (berimbang). Orang yang menerapkan prinsip wasathiyah 

bisa disebut wasith. Dalam bahasa Arab pula, kata wasathiyah diartikan sebagai 

<pilihan terbaik=. Apa pun kata yang dipakai, semuanya menyiratkan satu makna 

yang sama, yakni adil, yang dalam konteks ini berarti memilih posisi jalan tengah 

di antara berbagai pilihan ekstrem. Kata wasith bahkan sudah diserap ke dalam 

bahasa Indonesia menjadi kata 'wasit' yang memiliki tiga pengertian, yaitu: 1) 

penengah, perantara (misalnya dalam perdagangan, bisnis); 2) pelerai (pemisah, 

pendamai) antara yang berselisih; dan 3) pemimpin di pertandingan.  

 Menurut para pakar bahasa Arab, kata wasath itu juga memiliki arti <segala 

yang baik sesuai dengan objeknya=. Misalnya, kata <dermawan=, yang berarti sikap 

di antara kikir dan boros, atau kata <pemberani=, yang berarti sikap di antara 

penakut (al-jubn) dan nekad (tahawur), dan masih banyak lagi contoh lainnya dalam 

bahasa Arab.  

 Adapun lawan kata moderasi adalah berlebihan, atau tatharruf dalam bahasa 

Arab, yang mengandung makna extreme, radical, dan excessive dalam bahasa 

Inggris. Kata extreme juga bisa berarti <berbuat keterlaluan, pergi dari ujung ke 

ujung, berbalik memutar, mengambil tindakan/ jalan yang sebaliknya=. Dalam 

KBBI, kata ekstrem didefinisikan sebagai <paling ujung, paling tinggi, dan paling 

keras=. Dalam bahasa Arab, setidaknya ada dua kata yang maknanya sama dengan 

kata extreme, yaitu al-guluw, dan tasyaddud. Meski kata tasyaddud secara harfiyah 

tidak disebut dalam Alquran, namun turunannya dapat ditemukan dalam bentuk 

kata lain, misalnya kata syadid, syidad, dan asyadd. Ketiga kata ini memang sebatas 

menunjuk kepada kata dasarnya saja, yang berarti keras dan tegas, tidak ada satu 

pun dari ketiganya yang dapat dipersepsikan sebagai terjemahan dari extreme atau 

tasyaddud. Dalam konteks beragama, pengertian <berlebihan= ini dapat diterapkan 



20 

 

 

untuk merujuk pada orang yang bersikap ekstrem, serta melebihi batas dan 

ketentuan syariat agama.  

 Kalau dianalogikan, moderasi adalah ibarat gerak dari pinggir yang selalu 

cenderung menuju pusat atau sumbu (centripetal), sedangkan ekstremisme adalah 

gerak sebaliknya menjauhi pusat atau sumbu, menuju sisi terluar dan ekstrem 

(centrifugal). Ibarat bandul jam, ada gerak yang dinamis, tidak berhenti di satu sisi 

luar secara ekstrem, melainkan bergerak menuju ke tengah-tengah.  

 Meminjam analogi ini, dalam konteks beragama, sikap moderat dengan 

demikian adalah pilihan untuk memiliki cara pandang, sikap, dan perilaku di 

tengahtengah di antara pilihan ekstrem yang ada, sedangkan ekstremisme beragama 

adalah cara pandang, sikap, dan perilaku melebihi batas-batas moderasi dalam 

pemahaman dan praktik beragama. Karenanya, moderasi beragama kemudian dapat 

dipahami sebagai cara pandang, sikap, dan perilaku selalu mengambil posisi di 

tengah-tengah, selalu bertindak adil, dan tidak ekstrem dalam beragama.  

 Tentu perlu ada ukuran, batasan, dan indikator untuk menentukan apakah 

sebuah cara pandang, sikap, dan perilaku beragama tertentu itu tergolong moderat 

atau ekstrem. Ukuran tersebut dapat dibuat dengan berlandaskan pada 

sumbersumber terpercaya, seperti teks-teks agama, konstitusi negara, kearifan 

lokal, serta konsensus dan kesepakatan bersama.  

 Moderasi beragama harus dipahami sebagai sikap beragama yang seimbang 

antara pengamalan agama sendiri (eksklusif) dan penghormatan kepada praktik 

beragama orang lain yang berbeda keyakinan (inklusif). Keseimbangan atau jalan 

tengah dalam praktik beragama ini niscaya akan menghindarkan kita dari sikap 

ekstrem berlebihan, fanatik dan sikap revolusioner dalam beragama. Seperti telah 

diisyaratkan sebelumnya, moderasi beragama merupakan solusi atas hadirnya dua 

kutub ekstrem dalam beragama, kutub ultra-konservatif atau ekstrem kanan di satu 

sisi, dan liberal atau ekstrem kiri di sisi lain.  

 Moderasi beragama sesungguhnya merupakan kunci terciptanya toleransi 

dan kerukunan, baik di tingkat lokal, nasional, maupun global. Pilihan pada 

moderasi dengan menolak ekstremisme dan liberalisme dalam beragama adalah 



21 

 

 

kunci keseimbangan, demi terpeliharanya peradaban dan terciptanya perdamaian. 

Dengan cara inilah masing-masing umat beragama dapat memperlakukan orang 

lain secara terhormat, menerima perbedaan, serta hidup bersama dalam damai dan 

harmoni. Dalam masyarakat multikultural seperti Indonesia, moderasi beragama 

bisa jadi bukan pilihan, melainkan keharusan. 

2. Prinsip Dasar Moderasi: Adil dan Berimbang 

 Salah satu prinsip dasar dalam moderasi beragama adalah selalu menjaga 

keseimbangan di antara dua hal, misalnya keseimbangan antara akal dan wahyu, 

antara jasmani dan rohani, antara hak dan kewajiban, antara kepentingan individual 

dan kemaslahatan komunal, antara keharusan dan kesukarelaan, antara teks agama 

dan ijtihad tokoh agama, antara gagasan ideal dan kenyataan, serta keseimbangan 

antara masa lalu dan masa depan.  

 Begitulah, inti dari moderasi beragama adalah adil dan berimbang dalam 

memandang, menyikapi, dan mempraktikkan semua konsep yang berpasangan di 

atas. Dalam KBBI, kata <adil= diartikan: 1) tidak berat sebelah/tidak memihak; 2) 

berpihak kepada kebenaran; dan 3) sepatutnya/ tidak sewenang-wenang. Kata 

<wasit= yang merujuk pada seseorang yang memimpin sebuah pertandingan, dapat 

dimaknai dalam pengertian ini, yakni seseorang yang tidak berat sebelah, 

melainkan lebih berpihak pada kebenaran.  

 Prinsip yang kedua, keseimbangan, adalah istilah untuk menggambarkan 

cara pandang, sikap, dan komitmen untuk selalu berpihak pada keadilan, 

kemanusiaan, dan persamaan. Kecenderungan untuk bersikap seimbang bukan 

berarti tidak punya pendapat. Mereka yang punya sikap seimbang berarti tegas, 

tetapi tidak keras karena selalu berpihak kepada keadilan, hanya saja 

keberpihakannya itu tidak sampai merampas hak orang lain sehingga merugikan. 

Keseimbangan dapat dianggap sebagai satu bentuk cara pandang untuk 

mengerjakan sesuatu secukupnya, tidak berlebihan dan juga tidak kurang, tidak 

konservatif dan juga tidak liberal. 

 Mohammad Hashim Kamali (2015) menjelaskan bahwa prinsip 

keseimbangan (balance) dan adil (justice) dalam konsep moderasi (wasathiyah) 

berarti bahwa dalam beragama, seseorang tidak boleh ekstrem pada pandangannya, 



22 

 

 

melainkan harus selalu mencari titik temu. Bagi Kamali, wasathiyah merupakan 

aspek penting dalam Islam yang acapkali dilupakan oleh umatnya, padahal, 

wasathiyah merupakan esensi ajaran Islam. Moderasi bukan hanya diajarkan oleh 

Islam, tapi juga agama lain. Lebih jauh, moderasi merupakan kebajikan yang 

mendorong terciptanya harmoni sosial dan keseimbangan dalam kehidupan secara 

personal, keluarga dan masyarakat hingga hubungan antarmanusia yang lebih luas.  

 Kedua nilai ini, adil dan berimbang, akan lebih mudah terbentuk jika 

seseorang memiliki tiga karakter utama dalam dirinya: kebijaksanaan (wisdom), 

ketulusan (purity), dan keberanian (courage). Dengan kata lain, sikap moderat 

dalam beragama, selalu memilih jalan tengah, akan lebih mudah diwujudkan 

apabila seseorang memiliki keluasan pengetahuan agama yang memadai sehingga 

dapat bersikap bijak, tahan godaan sehingga bisa bersikap tulus tanpa beban, serta 

tidak egois dengan tafsir kebenarannya sendiri sehingga berani mengakui tafsir 

kebenaran orang lain, dan berani menyampaikan pandangannya yang berdasar ilmu.  

 Dalam rumusan lain, dapat dikatakan bahwa ada tiga syarat terpenuhinya 

sikap moderat dalam beragama, yakni: memiliki pengetahuan yang luas, mampu 

mengendalikan emosi untuk tidak melebihi batas, dan selalu berhatihati. Jika 

disederhanakan, rumusan tiga syarat moderasi beragama ini bisa diungkapkan 

dalam tiga kata, yakni harus: berilmu, berbudi, dan berhati-hati.  

 Jika dielaborasi lebih lanjut, maka kita dapat mengidentifikasi beberapa 

sifat lain yang harus dimiliki sebagai prasyarat moderasi beragama, seperti: 

keharusan memiliki pengetahuan yang komprehensif terkait ritual ibadah. 

Pengetahuan komprehensif atas hukum melaksanakan ibadah dalam sebuah agama 

tentunya akan memudahkan umatnya untuk memilih alternatif andai ia 

membutuhkannya, meski tentu dengan prinsip bukan untuk menganggap enteng 

atau 8memudah-mudahkan9 sebuah praktik ritual keagamaan. Cara ini semata untuk 

mengedepankan prinsip kemudahan dalam beragama, sejauh dimungkinkan 

pelaksanaannya. Kondisi ini memang cukup berat dimiliki karena asumsinya sang 

umat itu harus benar-benar memahami teks-teks keagamaan secara komprehensif 

dan kontekstual.  

 Sebagai contoh, beberapa waktu lalu pernah marak penolakan imunisasi 



23 

 

 

vaksin Measles Rubella (MR) dari kelompok beragama karena adanya kegamangan 

terkait hukumnya, padahal vaksin tersebut sangat dibutuhkan untuk mencegah 

penyebaran penyakit campak dan rubela. Selain itu diperkuat dengan fatwa MUI 

No. 33 Tahun 2018 yang menyatakan kebolehannya atau mubah dan didasarkan 

atas kondisi darurat syar'iyah, keterangan ahli yang kompeten, dan belum 

ditemukan adanya vaksin MR yang halal dan suci hingga saat ini. Untuk dapat 

memoderasi kepentingan kesehatan dengan pertimbangan keagamaan ini tentu 

membutuhkan pengetahuan komprehensif yang berasal dari beragam pendapat 

tokoh agama.  

 Melalui bekal pengetahuan keagamaan yang memenuhi kriteria di atas, 

maka seorang pemeluk agama akan dengan mudah memiliki sifat terbuka 

khususnya dalam menyikapi keragaman dan perbedaan. Dan, inilah sesungguhnya 

salah satu hakikat dari moderasi beragama. Bagi masyarakat yang plural dan 

multikultural seperti Indonesia, cara pandang moderasi beragama menjadi sangat 

penting agar masingmasing dapat mendialogkan keragaman, baik ragam agama, 

kepercayaan, filsafat hidup, ilmu pengetahuan, hingga ragam tradisi dan adat 

istiadat lokal.  

 Moderasi beragama meniscayakan umat beragama untuk tidak mengurung 

diri, tidak eksklusif (tertutup), melainkan inklusif (terbuka), melebur, beradaptasi, 

bergaul dengan berbagai komunitas, serta selalu belajar di samping memberi 

pelajaran. Dengan demikian, moderasi beragama akan mendorong masing-masing 

umat beragama untuk tidak bersifat ekstrem dan berlebihan dalam menyikapi 

keragaman, termasuk keragaman agama dan tafsir agama, melainkan selalu 

bersikap adil dan berimbang sehingga dapat hidup dalam sebuah kesepakatan 

bersama.  

 Dalam konteks bernegara, prinsip moderasi ini pula yang pada masa awal 

kemerdekaan dapat mempersatukan tokoh kemerdekaan yang memiliki ragam isi 

kepala, ragam kepentingan politik, serta ragam agama dan kepercayaan. Semuanya 

bergerak ke tengah mencari titik temu untuk bersama-sama menerima bentuk 

Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) sebagai kesepakatan bersama. 

Kerelaan dalam menerima NKRI sebagai bentuk final dalam bernegara dapat 



24 

 

 

dikategorikan sebagai sikap toleran untuk menerima konsep negara-bangsa.  

 Sarjana Muslim, Ismail Raji al-Faruqi (w. 1986), mengelaborasi makna 

berimbang (tawazun) atau <the golden mean= sebagai sikap untuk menghindarkan 

diri dari dua kutub ekstrem yang tidak menguntungkan, seraya berusaha mencari 

titik temu menggabungkannya. Sikap berimbang berarti menghindarkan diri dari 

mementingkan diri sendiri secara absolut di satu sisi, dan mementingkan orang lain 

secara absolut di sisi lain; mengejar kebahagiaan pribadi di satu sisi, dan menjaga 

kebahagiaan bersama di sisi lain. Demikian seterusnya, selalu mengambil jalan 

tengah yang berimbang (Kamali 2015: 31).  

 Dalam era disrupsi teknologi dan informasi seperti sekarang ini, saat di 

mana setiap individu mengalami banjir informasi, prinsip adil dan berimbang dalam 

moderasi beragama sejatinya juga dapat dijadikan sebagai nilai (value) yang 

bermanfaat untuk mengelola informasi serta meminimalisir berita bohong (hoax); 

moderasi beragama memberi pelajaran untuk berfikir dan bertindak bijaksana, tidak 

fanatik atau terobsesi buta oleh satu pandangan keagamaan seseorang atau 

kelompok saja, tanpa mempertimbangkan pandangan keagamaan orang atau 

kelompok lainnya. 

3. Landasan Moderasi dalam Tradisi Berbagai Agama  

 Setiap agama mengajarkan penyerahan diri seutuhnya kepada Tuhan Yang 

Maha Esa, sang Maha Pencipta. Penghambaan kepada Tuhan ini diwujudkan dalam 

kesiapan mengikuti petunjuk-Nya dalam kehidupan. Manusia menjadi hamba 

hanya bagi Tuhan, tidak menghamba kepada yang lain, dan juga tidak 

diperhambakan oleh yang lain. Di sinilah esensi nilai keadilan antarmanusia sebagai 

sesama makhluk Tuhan. 

 Manusia juga menjadi hamba Tuhan yang diberi mandat untuk memimpin 

dan mengelola bumi, sebagai makhluk yang diciptakan dengan keunggulan budi 

pikir. Bumi perlu dikelola agar tercipta kemaslahatan bersama. Inilah salah satu visi 

kehidupan terpenting dan terkuat yang diajarkan agama.  

 Karena keterbatasan manusia, maka bangsa dan negara menjadi konteks 

ruang lingkup tugas ini: bagaimana manusia mengelola bumi di mana ia tinggal, 



25 

 

 

agar tercapai kemaslahatan bersama yaitu bangsa dan negara yang adil, makmur, 

dan sentosa. Kerangka pikir ini dapat ditemukan di setiap agama dalam bentuk 

keyakinan bahwa mencintai negeri adalah sebagian dari keimanan. Keseimbangan 

antara keagamaan dan kebangsaan justru menjadi modal besar bagi kemaslahatan 

bangsa.  

 Moderasi beragama menjadi muatan nilai dan praktik yang paling sesuai 

untuk mewujudkan kemaslahatan bumi Indonesia. Sikap mental moderat, adil, dan 

berimbang menjadi kunci untuk mengelola keragaman kita. Dalam berkhidmat 

membangun bangsa dan negara, setiap warga Indonesia memiliki hak dan 

kewajiban yang seimbang untuk mengembangkan kehidupan bersama yang 

tenteram dan menentramkan. Bila ini dapat kita wujudkan, maka setiap warga 

negara dapat menjadi manusia Indonesia seutuhnya, sekaligus menjadi manusia 

yang menjalankan agama seutuhnya.  

 Seperti telah dikemukakan, ajaran untuk menjadi moderat bukanlah semata 

milik satu agama tertentu saja, melainkan ada dalam tradisi berbagai agama dan 

bahkan dalam peradaban dunia. Adil dan berimbang, yang telah dijelaskan 

sebelumnya, juga sangat dijunjung tinggi oleh semua ajaran agama. Tidak ada satu 

pun ajaran agama yang menganjurkan berbuat aniaya/zalim, atau mengajarkan 

sikap berlebihan.  

 Ajaran wasathiyah, seperti telah dijelaskan pengertiannya, adalah salah satu 

ciri dan esensi ajaran agama. Kata itu memiliki, setidaknya, tiga makna, yakni: 

pertama bermakna tengah-tengah; kedua bermakna adil; dan ketiga bermakna yang 

terbaik. Ketiga makna ini tidak berarti berdiri sendiri atau tidak saling berkaitan 

satu sama lain, karena sikap berada di tengah-tengah itu seringkali mencerminkan 

sikap adil dan pilihan terbaik.  

 Contoh yang mudah dicerna dalam kehidupan seharihari adalah kata 

<wasit=. Ia merupakan profesi seseorang yang menengahi sebuah permainan, yang 

dituntut untuk selalu berbuat adil dan memutuskan yang terbaik bagi para pihak. 

Contoh lain, kedermawanan itu baik, karena ia berada di tengah-tengah di antara 

keborosan dan kekikiran. Keberanian juga baik karena ia berada di tengah-tengah 

di antara rasa takut dan sikap nekad. Demikian seterusnya.  



26 

 

 

 Dari sejumlah tafsiran, istilah <wasatha= berarti yang dipilih, yang terbaik, 

bersikap adil, rendah hati, moderat, istiqamah, mengikuti ajaran, tidak ekstrem, baik 

dalam halhal yang berkaitan dengan duniawi atau akhirat, juga tidak ekstrem dalam 

urusan spiritual atau jasmani, melainkan tetap seimbang di antara keduanya. Secara 

lebih terperinci, wasathiyah berarti sesuatu yang baik dan berada dalam posisi di 

antara dua kutub ekstrem. Oleh karena itu, ketika konsep wasathiyah dipraktikkan 

dalam kehidupan seharihari, orang tidak akan memiliki sikap ekstrem. 

 Dalam berbagai kajian, 8wasathiyat Islam9, sering diterjemahkan sebagai 

8justly - balanced Islam9, 8the middle path9 atau 8the middle way9 Islam, di mana 

Islam berfungsi memediasi dan sebagai penyeimbang. Istilah-istilah ini 

menunjukkan pentingnya keadilan dan keseimbangan serta jalan tengah untuk tidak 

terjebak pada ekstremitas dalam beragama. Selama ini konsep wasathiyat juga 

dipahami dengan merefleksikan prinsip moderat (tawassuth), toleran (tasamuh), 

seimbang (tawazun), dan adil (i`tidal). Dengan demikian, istilah ummatan wasathan 

sering juga disebut sebagai 8a just people9 atau 8a just community9, yaitu 

masyarakat atau komunitas yang adil.  

 Kata wasath juga biasa digunakan oleh orang-orang Arab untuk 

menunjukkan arti khiyar (pilihan atau terpilih). Jika dikatakan, <ia adalah orang 

yang wasath=, berarti ia adalah orang yang terpilih di antara kaumnya. Jadi, sebutan 

umat Islam sebagai ummatan wasathan itu adalah sebuah harapan agar mereka bisa 

tampil menjadi umat pilihan yang selalu bersikap menengahi atau adil. Baik dalam 

beribadah sebagai individu maupun dalam berinteraksi sosial sebagai anggota 

masyarakat, Islam mengajarkan untuk selalu bersikap moderat. Ajaran ini begitu 

sentral dalam dua sumber utama ajaran Islam, Alquran dan hadis Nabi. Salah satu 

ayat misalnya mengatakan:  

ù÷ ÿùú øûøþ õĂ öþôóû ÿùùý ù ù úĀøĂ ùö ô öüù õĂ øóā ÷Ăā Āöô÷ÿúù õ óùù ĀûĀ òþÿ ô ôøô øùùôó ôòā ôóôó õĂ óāā ÿ÷ýùôó 

öþôóøû þýô óùùû þ÷øù ó ô ôĂ õĂ ô ÿùùýùù ó÷ óóö÷ ùøùôó  ùü ùùôó üýúôþ ô Āû öþþý ô þ÷þ úþþý÷õúÿù Ā ôĂ ÿüþö þû ôó ôāā ÿ÷ýùôó ĀóúÿĂ 



27 

 

 

üý þýóúôó ò þÿ ô ÿý øûô÷ ùô ô òþõĂ ôý ôĂõ øþ øÿõþý þ÷ óóóù þ÷þ ò þÿ ô ôû ÿõùôó óùù ùô úôó ó ô ôĂ õĂ ôòõ øþ ú ôó 

ùüû õòóûÿù öþôóÿùû ùúó þ ô óþ ùôó ôøô øùùôô þ ôôĂò ôý óù òÿúÿý ÷ ÷úýüø    

Artinya : 143. dan demikian (pula) Kami telah menjadikan kamu (umat Islam), umat 

yang adil dan pilihan agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar 

Rasul (Muhammad) menjadi saksi atas (perbuatan) kamu. dan Kami tidak 

menetapkan kiblat yang menjadi kiblatmu (sekarang) melainkan agar Kami 

mengetahui (supaya nyata) siapa yang mengikuti Rasul dan siapa yang membelot. 

dan sungguh (pemindahan kiblat) itu terasa Amat berat, kecuali bagi orang-orang 

yang telah diberi petunjuk oleh Allah; dan Allah tidak akan menyia-nyiakan 

imanmu. Sesungguhnya Allah Maha Pengasih lagi Maha Penyayang kepada 

manusia. (al-Baqarah, 2: 143). 

Ayat tersebut mengindikasikan bahwa atribut wasathiyah yang dilekatkan 

kepada komunitas muslim harus ditempatkan dalam konteks hubungan 

kemasyarakatan dengan komunitas lain. Seseorang, atau sebuah komunitas muslim, 

baru dapat disebut sebagai saksi (syahidan) manakala ia memiliki komitmen 

terhadap moderasi dan nilai-nilai kemanusiaan.  

 Karenanya, jika kata wasath dipahami dalam konteks moderasi, ia menuntut 

umat Islam menjadi saksi dan sekaligus disaksikan, guna menjadi teladan bagi umat 

lain, dan pada saat yang sama mereka menjadikan Nabi Muhammad saw. sebagai 

panutan yang diteladani sebagai saksi pembenaran dari seluruh aktivitasnya.  

 Dapat dikatakan bahwa tinggi rendahnya komitmen seseorang terhadap 

moderasi sesungguhnya juga menandai sejauh mana komitmennya terhadap nilai-

nilai keadilan. Semakin seseorang moderat dan berimbang, semakin terbuka 

peluang ia berbuat adil. Sebaliknya, semakin ia tidak moderat dan ekstrem berat 

sebelah, semakin besar kemungkinan ia berbuat tidak adil.  

 Hal inilah yang menunjukkan bahwa dalam tradisi Islam, Nabi Muhammad 

saw. sangat mendorong agar umatnya selalu mengambil jalan tengah, yang diyakini 

sebagai jalan terbaik. Dalam sebuah hadisnya, Nabi mengatakan: <Sebaik-baik 

urusan adalah jalan tengahnya=.  

 Di Indonesia, diskursus wasathiyah atau moderasi sering dijabarkan melalui 



28 

 

 

tiga pilar, yakni: moderasi pemikiran, moderasi gerakan, dan moderasi perbuatan. 

 Terkait pilar yang pertama, pemikiran keagamaan yang moderat, antara lain, 

ditandai dengan kemampuan untuk memadukan antara teks dan konteks, yaitu 

pemikiran keagamaan yang tidak semata-mata bertumpu pada teksteks keagamaan 

dan memaksakan penundukan realitas dan konteks baru pada teks, tetapi mampu 

mendialogkan keduanya secara dinamis, sehingga pemikiran keagamaan seorang 

yang moderat tidak semata tekstual, akan tetapi pada saat yang sama juga tidak akan 

terlalu bebas dan mengabaikan teks.  

 Pilar kedua adalah moderasi dalam bentuk gerakan. Dalam hal ini, gerakan 

penyebaran agama, yang bertujuan untuk mengajak pada kebaikan dan menjauhkan 

diri dari kemunkaran, harus didasarkan pada ajakan yang dilandasi dengan prinsip 

melakukan perbaikan, dan dengan cara yang baik pula, bukan sebaliknya, 

mencegah kemunkaran dengan cara melakukan kemunkaran baru berupa 

kekerasan.  

 Pilar ketiga adalah moderasi dalam tradisi dan praktik keagamaan, yakni 

penguatan relasi antara agama dengan tradisi dan kebudayaan masyarakat setempat. 

Kehadiran agama tidak dihadapkan secara diametral dengan budaya, keduanya 

saling terbuka membangun dialog menghasilkan kebudayaan baru.  

 Diskursus moderasi tentu saja tidak hanya milik tradisi Islam, melainkan 

juga agama lain, seperti Kristen. Apalagi dalam konteks Indonesia, karakter 

keagamaan Kristen juga mengalami 8penyesuaian9 dengan atmosfer kebangsaan 

keIndonesiaan. Dengan berbagai tantangan dan dinamikanya, tafsir ideologis 

kekristenan pun kemudian menemukan konteksnya di Indonesia dan mengakar 

menjadi bagian dari masyarakat multikultural Indonesia.  

 Umat Kristiani yakin bahwa Pancasila adalah yang terbaik, yang dapat 

menempatkan umat Kristiani sejajar di mata hukum dengan hak dan kewajiban 

yang sama sebagai warga negara, menghindarkan dari diskriminasi, tanpa 

memandang suku, agama, ras, dan antar golongan (SARA). Umat Kristiani 

meyakini bahwa Pancasila dan UUD 1945 menjadi pegangan dalam berbangsa dan 

bernegara yang telah memberikan jaminan bahwa masing-masing pemeluk agama 



29 

 

 

diberikan keleluasaan untuk meyakini dan menjalankan keyakinannya masing-

masing.  

 Sesungguhnya moderasi beragama menjadi signifikan tidak hanya bagi 

penciptaan relasi-relasi konstruktif di antara agama-agama secara eksternal, tetapi 

juga penting secara internal untuk menciptakan harmoni di antara berbagai aliran 

di dalam satu agama. Konflik internal agama tidak lebih ringan dari konflik 

eksternal. Karena itu, moderasi beragama secara internal juga penting untuk 

dikembangkan melalui langkah-langkah strategis dengan melibatkan dan 

memaksimalkan peran semua pihak.  

 Dalam tradisi Kristen, moderasi beragama menjadi cara pandang untuk 

menengahi ekstremitas tafsir ajaran Kristen yang dipahami sebagian umatnya. 

Salah satu kiat untuk memperkuat moderasi beragama adalah melakukan interaksi 

semaksimal mungkin antara agama yang satu dengan agama yang lain, antara aliran 

yang satu dengan aliran yang lain dalam internal umat beragama.  

 Dalam Alkitab sebagaimana menjadi keyakinan bagi umat Kristiani telah 

banyak diceritakan betapa Yesus adalah sang juru damai. Bahkan dalam Alkitab 

bisa dilihat bahwa tidak satupun ayat yang mengindikasikan bahwa Yesus pernah 

mengajak orang untuk membuat kerusakan, kekerasan apalagi peperangan. Dalam 

Alkitab tidak sedikit ayat yang mengajarkan cita-cita untuk mewujudkan 

kedamaian di muka bumi ini. Kata kunci yang digunakan dalam Alkitab ketika 

berbicara tentang konteks kedamaian di antaranya menggunakan kata kebebasan, 

hak, hukum, kedamaian, memaafkan/mengampuni, kejujuran, keadilan, dan 

kebenaran.  

 Moderasi beragama juga dapat dilihat dalam perspektif Gereja Katolik. 

Gereja menyebut diri <persekutuan iman, harapan dan cinta kasih=. Ketiga 

keutamaan ini, yang pada dasarnya satu, merupakan sikap dasar orang beriman. 

Iman yang menggerakkan hidup, memberi dasar kepada harapan dan dinyatakan 

dalam kasih. Ketiganya bersatu, tetapi tidak seluruhnya sama.  

 Gereja universal telah merancang perspektif baru dalam membangun relasi 

dengan agama-agama lain melalui momentum Konsili Vatikan II. Konsili Vatikan 



30 

 

 

II menjadi salah satu momen penting kebangkitan semangat beragama inklusif 

dalam membangun persaudaraan universal dalam abad modern. Dekrit penting 

dalam Konsili Vatikan II yang menandai sikap Gereja terhadap agama-agama lain 

di dunia adalah Nostrae Aetate. Dekrit ini secara khusus berbicara tentang 

hubungan Gereja dengan agama-agama bukan Kristen. Gereja dalam dekrit Nostra 

Aetate menandaskan bahwa <Gereja Katolik tidak menolak apa pun, yang dalam 

agamaagama itu serba benar dan suci".  

 Dengan sikap hormat yang tulus Gereja merenungkan cara-cara bertindak 

dan hidup, kaidah-kaidah serta ajaran-ajaran, yang memang dalam banyak hal 

berbeda dari apa yang diyakini dan diajarkan sendiri, tetapi tidak jarang 

memantulkan sinar kebenaran, yang menerangi semua orang. Melalui dekrit Nostra 

Aetate (NA) Gereja telah menggagas babak baru sejarah pengakuan realitas 

pluralisme religius dan ingin membuka diri terhadap kebenaran yang terdapat 

dalam agama-agama nonkristen. Dalam konteks Gereja Indonesia, hal yang paling 

mendesak adalah bagaimana kita membangun jembatan yang kokoh untuk 

menghubungkan <perbedaan= antaragama menuju persaudaraan nasional yang 

kokoh. Salah satu gagasan paling relevan adalah melalui dialog antarumat 

beragama. Melalui dialog ini kiranya dapat bermanfaat bagi pemulihan dan 

perwujudan hubungan antaragama yang kerapkali dilanda oleh berbagai konflik.  

 Peta agama-agama di Indonesia menunjukkan adanya perjumpaan antara 

aneka bentuk keagamaan. Semua hidup bersama dalam harmoni toleransi dan 

dialog dan semua dalam bentuk bagaimana pun mengalami pengaruh satu dari yang 

lain. Agama-agama di Indonesia hidup dan berkembang dalam hubungan (kadang-

kadang dalam konfrontasi) satu dengan yang lain. Pengaruh itu biasanya tidak 

langsung, melainkan berjalan melalui bahasa dan kebudayaan yang sama. Dengan 

demikian, banyak istilah dan rumusan dari agama yang satu juga dipakai dalam 

agama yang lain, tetapi sering dengan arti yang berbeda. Oleh karena itu, kita perlu 

mengenal dan mengetahui agama-agama yang lain itu, bukan hanya demi dialog 

dan hubungan baik antaragama, tetapi juga supaya dengan lebih tepat mengetahui 

dan menyadari kekhasan dan jati diri agamanya sendiri. 

 Oleh Konsili Vatikan II, dialog antara Gereja Katolik dan agama-agama lain 



31 

 

 

sangat didorong dan dimajukan. Umat Katolik dinasihati <supaya dengan bijaksana 

dan penuh kasih, melalui dialog dan kerja sama dengan para penganut agama-

agama lain, mengakui, memelihara dan mengembangkan harta kekayaan rohani dan 

moral serta nilai-nilai sosio-budaya, yang terdapat pada mereka= (NA.2). Konsili 

mengharapkan supaya <dialog yang terbuka mengajak semua untuk dengan setia 

menyambut dorongan-dorongan Roh serta mematuhinya dengan gembira= (GS.92). 

Oleh karena itu, sesudah Konsili Vatikan II dialog antaragama diadakan di mana-

mana.  

 Dalam sebuah dokumen resmi tahun 1991, dialog dan pewartaan, malah 

ditegaskan bahwa <Konsili Vatikan II dengan jelas mengakui nilai-nilai positif, 

tidak hanya dalam hidup religius orang beriman pribadi, yang menganut tradisi 

keagamaan yang lain, tetapi juga dalam tradisi religius itu sendiri=. Dengan tegas 

Konsili Vatikan II mengatakan bahwa <di luar Persekutuan Gereja pun terdapat 

banyak unsur pengudusan dan kebenaran= (LG.8). Maka dialog tidak hanya berarti 

hubungan baik antaragama. Dalam dialog semua orang, baik yang Kristiani maupun 

yang lain, diajak agar memperdalam sikap iman di hadapan Allah. Dalam 

pertemuan dengan agama lain, justru karena berbeda, orang digugah dari kelesuan 

rutin supaya menemukan arah yang sesungguhnya dari iman dan kepercayaan.  

 Dalam Gereja Katolik istilah "moderat" tidak biasa. Yang dipakai adalah 

"terbuka" terhadap "fundamentalis" dan "tradisionalis" (yang menolak pembaruan 

dalam pengertian Gereja Katolik). Hal yang paling penting dalam Gereja Katolik 

adalah Konsili Vatikan II (1962-65; pertemuan semua – hampir 3.000 – uskup di 

Vatikan). Konsili itu mengesahkan perjalanan panjang Gereja Katolik ke pengertian 

diri dan kekristenan yang lebih terbuka, atau yang lebih "moderat".  

 Adapun dalam tradisi Hindu, akar ruh moderasi beragama, atau jalan 

tengah, dapat ditelusuri hingga ribuan tahun ke belakang. Periode itu terdiri dari 

gabungan empat yuga yang dimulai dari Satya Yuga, Treta Yuga, Dwapara Yuga 

dan Kali Yuga. Dalam setiap Yuga umat Hindu mengadaptasikan ajaran-ajarannya 

sebagai bentuk moderasi. Untuk mengatasi kemelut zaman dan menyesuaikan 

irama ajaran agama dengan watak zaman, moderasi tidak bisa dihindari dan 

menjadi keharusan sejarah.  



32 

 

 

 Praktik agama yang dilaksanakan umat Hindu Indonesia pada zaman 

modern seperti sekarang ini adalah Puja Tri Sandhya dan Panca Sembah. Keduanya 

menjadi poros utama pembangunan peradaban Hindu Indonesia sejak terbentuknya 

Parisadha di tahun 1960-an. Praktik kedua teologi ini berkelindan dengan banyak 

praktik agama Hindu lain. Seni dan ritual menjadi penunjang yang menyemarakkan 

Puja Tri Sandhya dan Panca Sembah.  

 Dalam Puja Tri Sandhya dan Panca Sembah, Tuhan menjadi objek tertinggi 

pemujaan. Demikian juga, pemujaan kepada leluhur tetap dipertahankan sejak 

zaman prasejarah. Dewa-dewa utama dan spirit alam tidak bisa dikesampingkan 

dalam tradisi pemujaan umat Hindu Indonesia. Sebelum era Parisadha, yang 

menonjol dalam pemujaan Hindu adalah leluhur, setelah era parisdha, rupanya 

pencarian kebenaran menemukan kembali Tuhan sebagai objek pemujaan. Tetapi 

pemujaan kepada leluhur pengamalan ajaran agama di kalangan umat Hindu, 

terutama dalam mengatasi zaman modern. Pada waktu itu digagas model 

pembinaan Sa Dharma atau enam Dharma yang meliputi: Dharma Tula, Dharma 

Sadhana, Dharma Yatra, Dharma Gita, dan Dharma Shanti. Bahkan, Dharma Gita 

menjadi salah satu model pembinaan umat Hindu Indonesia.  

 Moderasi beragama di kalangan umat Hindu diarahkan untuk memperkuat 

kesadaran individu dalam mempraktikkan ajaran agama. Selama ini, umat Hindu 

lebih banyak melaksanakan ajaran agama secara komunal (kebersamaan). Baik 

individual maupun komunal keduanya diperlukan dalam praktik keagamaan. 

Manusia pada zaman modern menghadapi masalah yang kompleks. Agama harus 

memberi solusi terhadap masalah sosial yang dihadapi manusia. Harus ada 

penguatan praktik agama secara individual karena manusia mengalami kesepian 

dan keterasingan sosial di tengah-tengah masyarakat modern. Berjapa dengan 

mengucapkan nama suci Tuhan merupakan praktik keagamaan yang patut diperluas 

karena berbanding lurus dengan kebutuhan individu.  

 Praktik-praktik agama secara individu biasanya mengarusutamakan 

pelaksanaan ajaran agama yang lebih kontemplatif. Pada zaman Kali, yang identik 

dengan zaman modern, segala sifat yang tidak baik telah bercokol dalam diri 

manusia secara individual. Karena itu, pada zaman ini, orang pada umumnya tidak 



33 

 

 

tertarik pada agama, melainkan lebih tertarik pada kekayaan, kekuasaan, dan 

wanita. Sesuai dengan watak (sifat) zaman Kali, mereka yang introvert (tertutup) 

akan memilih praktik keagamaan yang kontemplatif. Sedangkan bagi umat yang 

extrovert (terbuka) sudah disediakan praktik keagamaan yang komunal. Semua 

jalan ini sama-sama memberi kepuasan batin yang maha luas.  

 Praktik agama sudah berkali-kali mengalami moderasi sejak zaman Satya 

Yuga. Parisadha nampaknya belum puas dengan pelaksanaan ajaran agama yang 

dilaksanakan di akar rumput, atau belum puas dengan pelaksanaan ajaran agama 

yang terakumulasi sejak pelaksanaan Puja Tri Sandhya dan Panca Sembah. 

Dibuatlah program baru: grand design sebagai usaha untuk mempersiapkan umat 

Hindu menghadapi dinamika sosial masyarakat di masa depan. Di dalamnya 

terdapat program moderasi.  

 Tentu saja, moderasi yang digagas dalam grand design lebih kompleks 

dibanding waktu sebelumnya. Moderasi itu mengikuti kerangka pembangunan 

peradaban Hindu dengan aspek pembangunan politik, sosial, budaya, dan 

pertahanan keamanan. Moderasi ini lebih kompleks karena mengaplikasikan 

pelaksanaan ajaran agama dengan modernitas. Sayang sekali, tidak ada agenda 

politik Hindu ke depan, sebab moderasi menuntut keterlibatan politik. Seperti 

Mahatma Ghandi menyebut politik dan agama merupakan satu kesatuan.  

 Berkaitan dengan moderasi beragama, ajaran agama Hindu yang terpenting 

adalah susila, yaitu bagaimana menjaga hubungan yang harmonis antara sesama 

manusia, yang menjadi salah satu dari tiga penyebab kesejahteraan. Kasih sayang 

adalah hal yang utama dalam moderasi di semua agama. Kasih sayang bisa kita 

wujudkan dalam segala hal/ aspek. Pada intinya, umat Hindu mendukung penuh 

Empat Pilar Kebangsaan (Pancasila, Bhineka Tunggal Ika, NKRI, dan UUD 1945) 

yang telah menjadi ketetapan Majelis Permusyawaratan Rakyat Republik Indonesia 

(MPR RI). 

 Kita juga dapat menjumpai esensi ajaran moderasi beragama dalam tradisi 

agama Buddha. Pencerahan Sang Buddha berasal dari Sidharta Gautama. Ia adalah 

seorang guru dan pendiri agama Buddha. Ia merupakan anak seorang raja. Sidharta 

Gautama mengikrarkan empat prasetya, yaitu berusaha menolong semua makhluk, 



34 

 

 

menolak semua keinginan nafsu keduniawian, mempelajari, menghayati, dan 

mengamalkan Dharma, serta berusaha mencapai Pencerahan Sempurna.  

 Tuhan dalam agama Buddha dipanggil dengan sejumlah nama, yaitu 

Tathagatagarba versi aliran Mahayana, Thian versi aliran Tridarma, Nam-myoho-

renge-kyo versi aliran Nichiren, dan Sang Hyang Adi Buddha versi Mahayana 

aliran Aisvarika nama yang biasa dipanggil para penganut Buddha di Indonesia. 

Tuhan dalam agama Buddha adalah sebuah kekosongan yang sempurna. Adapun 

yang memberikan rezeki, mengatur alam, dan tugas lainnya dilakukan para dewa 

dan Bodhisattava. Para dewa ini adalah manusia biasa yang juga mengalami 

kesengsaraan tapi mereka memiliki kesaktian, dan berumur panjang meskipun tetap 

tidak abadi (Tim Penyusun Ensklopedia Mengenal Lebih Dekat Ragam Agama dan 

Kepercayaan di Indonesia, 2018: 40).  

 Kemajuan teknologi yang tidak terhentikan ini harus dimaknai sebagai 

hikmah yang hadir untuk menunjang peningkatan kebahagiaan seluruh umat 

manusia, seperti cita-cita agama Buddha yang menyatakan, <Isyo Jobutsu dan 

kosenrufu, yakni kebahagiaan seluruh makhluk dan membahagiakan seluruh 

makhluk. Maka berbagai kemajuan ini bukanlah suatu tujuan, melainkan hanya alat 

atau media yang harus dapat dimanfaatkan untuk sebesar-besarnya kebahagiaan 

umat manusia bahkan alam semesta. 

 Risalah Buddha juga mengajarkan bahwa spirit agama adalah Metta, sebuah 

ajaran yang berpegang teguh pada cinta kasih tanpa pilih kasih yang berbasis pada 

nilai-nilai kemanusiaan: toleransi, solidaritas, kesetaraan dan tanpa kekerasan. 

Kehidupan para Buddhis berjalan di atas nilai kemanusiaan yang dijabarkan pada 

kasih sayang, toleran dan kesetaraan. Buddha dharma merupakan 8jalan tengah9 

yang merupakan aspek penting dari spiritualitas umat Buddha yang sangat 

menghindari dari dua kutub ekstrem: penyiksaan diri (atta kilam athanuyoga) dan 

pemanjaan (kamalusukhalikanuyoga). Buddha dharma adalah jalan spiritualitas 

untuk menuju kesucian yang bermuara pada kebahagiaan sejati dan kebijaksanaan.  

 Jalan tengah Buddhadharma merupakan sebuah cara untuk melenyapkan 

dukkha yang bertumpu pada hawa nafsu dan egoisme untuk mencapai tujuan hidup 

akhir kebahagiaan sejati Nirvana. Konsep ahimsa yang merupakan spirit 



35 

 

 

keagamaan Hindu yang mengajarkan pada seperti yang terus dijadikan pijakan 

perjuangan Mahatma Gandhi (18691948) prinsip tanpa menggunakan kekerasan. 

Pada titik inilah, semua risalah ajaran agama bermuara pada satu titik: jalan tengah 

atau moderat.  

 Moderasi beragama juga mengakar dalam tradisi agama Khonghucu. Umat 

Khonghucu yang junzi (beriman dan luhur budi) memandang kehidupan ini dalam 

kaca mata yin yang, karena yin yang adalah filosofi, pemikiran dan spiritualitas 

seorang umat Khonghucu yang ingin hidup dalam dao (Sendana 2018: 129-132). 

Yin yang adalah Sikap Tengah, bukan sikap ekstrem. Sesuatu yang kurang sama 

buruknya dengan suatu yang berlebihan. 

 Tengah disini bukanlah sikap tanpa prinsip, tapi sikap tengah adalah ajeg 

dalam prinsipnya. Prinsip yang berpihak pada cinta kasih – kemanusiaan (ren) dan 

keadilan – kebenaran (yi) bukan yang lainnya. Dalam keberpihakan pada prinsip 

tersebut, manusia beriman dan luhur budi senantiasa bertindak susila (li) dan 

bijaksana (zhi) sehingga menjadi manusia yang dapat dipercaya (xin) dan berani 

(yong).  

 Mengzi berkata, <Seorang yang dapat bersikap Tengah, hendaklah 

membimbing orang yang tidak dapat bersikap tengah. Yang pandai hendaklah 

membimbing orang yang tidak pandai. Demikianlah orang akan merasa bahagia 

mempunyai ayah atau kakak yang bijaksana. Kalau yang dapat bersikap tengah 

menyia-nyiakan yang tidak dapat bersikap tengah, yang pandai menyia-nyiakan 

yang tidak pandai, maka antara yang bijaksana dan yang tidak bijaksana 

sesungguhnya tiada bedanya walau satu inci pun.= (Mengzi IVB: 7).  

 Sikap tengah dalam agama Khonghucu merupakan sikap tengah yang telah 

diajarkan dan diteladankan oleh para raja suci, nabi purba dan tokoh-tokoh suci lain, 

yang kemudian disempurnakan oleh Nabi Kongzi. Sikap tengah bukan sikap hanya 

memegang satu haluan saja, namun perlu kemampuan mempertimbangkan 

keadaan.  

 Dialog dan kerja sama terbangun karena orang-orang yang terlibat di 

dalamnya mau bersikap tengah, tidak ekstrem. Dalam dialog dan kerja sama 



36 

 

 

senantiasa dibutuhkan jalan tengah. Jalan tengah itu bukan berarti selalu terjadi 

kesepakatan, sepakat untuk tidak sepakat pun adalah jalan tengah. Jalan tengah 

dibangun dengan sikap tengah. Sikap tengah dibangun karena kemampuan kita 

untuk terus berusaha menerima perbedaan, mengedepankan kebajikan, me-

ngendalikan nafsu, ego, sikap kukuh dan keinginan mengalahkan atau menguasai 

yang lain. <Gembira, marah, sedih, senang/suka, sebelum timbul, dinamai Tengah; 

setelah timbul tetapi masih tetap di dalam batas Tengah, dinamai Harmonis; Tengah 

itulah pokok besar dunia dan keharmonisan itulah cara menempuh Dao (Jalan Suci) 

di dunia.= (Zhong Yong Bab Utama: 4).  

 Sebagai manusia, kita bukanlah sekadar makhluk individu, tapi juga sebagai 

makhluk sosial. Manusia bukanlah sekadar makhluk biologis, tapi juga makhluk 

spiritual. Manusia mempunyai batasan waktu untuk berbuat sesuatu karena manusia 

bukanlah makhluk yang abadi. Dia dibatasi oleh umur. Manusia juga dibatasi oleh 

tempat dan lingkungannya. Manusia bukanlah sekadar makhluk rasional, tapi juga 

makhluk emosional. Manusia tak dapat terlepas dari hukum yin yang, karena yin 

yang adalah hukum Tuhan.  

 Sebagai manusia kita perlu tahu batas karena manusia mempunyai batas-

batas, kesadaran akan keterbatasan yang akan mengantarkan pada kerja sama yang 

saling membangun. Maka kehendak untuk menguasai manusia yang lain bukanlah 

satu sikap yang mencerminkan kemanusiaan kita, itu melebihi batas-batas 

kemanusiaan kita. Selaras dengan hukum Tuhan, sebagai manusia, kita wajib 

menjaga agar terus berada dalam batas Tengah, karena dengan tetap ada dalam 

batas Tengah, kita bisa Harmonis. Keharmonisan itulah cara manusia menempuh 

Dao (Jalan Suci) di dunia. Dengan demikian pada akhirnya kesejahteraan akan 

meliputi langit dan bumi, segenap makhluk dan benda akan terpelihara. <Bila dapat 

terselenggara Tengah dan Harmonis, maka kesejahteraan akan meliputi langit dan 

bumi, segenap makhluk dan benda akan terpelihara.= (Zhong Yong Bab Utama: 5).  

 Peperangan, penjajahan, climate change, ekstremisme, bom bunuh diri, 

perang dagang, keserakahan, keinginan menguasai orang dan bangsa lain, banjir, 

tertutupnya dialog, menghujat, hate speech, menegasikan dan membenci orang lain, 

merasa diri benar dan orang lain tidak benar, hoaks, tak tahu kebaikan pada apa 



37 

 

 

yang kita benci dan tak tahu keburukan dari apa yang kita sukai serta banyak lagi 

adalah dampak kegagalan kita untuk bersikap tengah dan harmonis serta 

mengambil jalan tengah yang menjauhkan kita dari keadilan sosial (kesejahteraan), 

keharmonisan dan perdamaian dunia.  

 Mengetahui pangkal dan ujung, awal dan akhir serta mana hal yang dahulu 

dan mana hal yang kemudian adalah satu sikap yang menunjukkan telah dekat 

dengan dao. <Tiap benda mempunyai pangkal dan ujung, tiap perkara mempunyai 

awal dan akhir. Orang yang mengetahui mana hal yang dahulu dan mana hal yang 

kemudian, ia sudah dekat dengan dao (Jalan Suci).= (Zhong Yong Bab Utama: 3) 

Sikap tengah adalah wujud sikap tersebut.  

 Berusaha mengerti dan memahami keinginan orang lain tentu saja 

memerlukan pengorbanan yang terkadang tidak kecil, tetapi pengorbanan memang 

sesuatu yang harus dilakukan demi terjalinnya hubungan yang harmonis. Nabi 

Kongzi bersabda: <Yang dapat diajak belajar bersama belum tentu dapat diajak 

bersama menempuh dao (Jalan Suci), yang dapat diajak bersama menempuh jalan 

suci belum tentu dapat diajak bersama berteguh, dan yang dapat diajak bersama 

berteguh belum tentu dapat bersesuaian paham.= (Lunyu. IX: 30). 

 Dalam tradisi Khonghucu, harmoni dapat dihasilkan karena adanya 

perbedaan -perbedaan. Tetapi untuk bisa harmonis, masing-masing hal yang 

berbeda itu harus hadir persis dalam proporsinya yang tepat/pas (proporsional). 

Zhong atau Tengah itu adalah segala sesuatu yang pas/ tepat, baik jumlah, waktu, 

suhu, jarak, kecepatan dan sebagainya. Zhong juga dapat diartikan sesuatu yang 

tidak terlalu cepat dan tidak terlalu lambat, tidak terlalu lama dan tidak terlalu 

sebentar (waktu), tidak terlalu banyak atau tidak terlalu sedikit (jumlah), tidak 

terlalu tinggi dan tidak terlalu rendah (posisi), tidak terlalu jauh dan tidak terlalu 

dekat (jarak), tidak terlalu tebal dan tidak terlalu tipis (bentuk), tidak terlalu panas 

dan tidak terlalu dingin (suhu) dan seterusnya.  

 Jadi Zhong diartikan sebagai segala sesuatu yang pas/ tepat atau, segala 

sesuatu yang berada pada waktu, tempat, dan ukuran yang pas/tepat. Oleh karena 

itu Zhong sangat terkait dengan faktor waktu, tempat, dan ukuran, atau dalam suatu 

istilah disebutkan <di tengah waktu yang tepat.= Maka Zhong berfungsi untuk 



38 

 

 

mencapai harmoni, atau Zhong berfungsi mengharmonikan apa yang bertentangan 

karena perbedaan-perbedaan.  

 Demikianlah landasan moderasi dalam tradisi agamaagama yang ada di 

Indonesia. Pada titik ini, Indonesia yang secara kodrati majemuk memiliki akar 

kultural yang cukup kuat dan juga memiliki modal sosial sebagai landasan moderasi 

beragama. 

4. Indikator Moderasi Beragama  

 Seperti telah dikemukakan sebelumnya, moderasi adalah ibarat bandul jam 

yang bergerak dari pinggir dan selalu cenderung menuju pusat atau sumbu 

(centripetal), ia tidak pernah diam statis. Sikap moderat pada dasarnya merupakan 

keadaan yang dinamis, selalu bergerak, karena moderasi pada dasarnya merupakan 

proses pergumulan terus-menerus yang dilakukan dalam kehidupan masyarakat. 

Moderasi dan sikap moderat dalam beragama selalu berkontestasi dengan nilai -

nilai yang ada di kanan dan kirinya. Karena itu, mengukur moderasi beragama harus 

bisa menggambarkan bagaimana kontestasi dan pergumulan nilai itu terjadi.  

 Analogi bandul jam ini bisa lebih dijelaskan sebagai berikut: sikap 

keberagamaan seseorang sangat dipengaruhi oleh dua hal, yakni: akal dan wahyu. 

Keberpihakan yang kebablasan pada akal bisa dianggap sebagai ekstrem kiri, yang 

tidak jarang mengakibatkan lahirnya sikap mengabaikan teks. Sebaliknya, 

pemahaman literal terhadap teks agama juga bisa mengakibatkan sikap konservatif, 

jika ia secara ekstrem hanya menerima kebenaran mutlak sebuah tafsir agama.  

 Seorang yang moderat akan berusaha mengkompromikan kedua sisi 

tersebut. Ia bisa bergerak ke kiri memanfaatkan akalnya, tapi tidak diam ekstrem di 

tempatnya. Ia berayun ke kanan untuk berpedoman pada teks, dengan tetap 

memahami konteksnya.  

 Lalu apa indikator moderasi beragama itu?  

 Kita bisa merumuskan sebanyak mungkin ukuran, batasan, dan indikator 

untuk menentukan apakah sebuah cara pandang, sikap, dan perilaku beragama 

tertentu itu tergolong moderat atau sebaliknya, ekstrem. Namun, untuk kepentingan 

buku ini, indikator moderasi beragama yang akan digunakan adalah empat hal, 



39 

 

 

yaitu: 1) komitmen kebangsaan; 2) toleransi; 3) anti-kekerasan; dan 4) akomodatif 

terhadap kebudayaan lokal. Keempat indikator ini dapat digunakan untuk 

mengenali seberapa kuat moderasi beragama yang dipraktikkan oleh seseorang di 

Indonesia, dan seberapa besar kerentanan yang dimiliki. Kerentanan tersebut perlu 

dikenali supaya kita bisa menemukenali dan mengambil langkah-langkah yang 

tepat untuk melakukan penguatan moderasi beragama.  

 Komitmen kebangsaan merupakan indikator yang sangat penting untuk 

melihat sejauh mana cara pandang, sikap, dan praktik beragama seseorang 

berdampak pada kesetiaan terhadap konsensus dasar kebangsaan, terutama terkait 

dengan penerimaan Pancasila sebagai ideologi negara, sikapnya terhadap tantangan 

ideologi yang berlawanan dengan Pancasila, serta nasionalisme. Sebagai bagian 

dari komitmen kebangsaan adalah penerimaan terhadap prinsip-prinsip berbangsa 

yang tertuang dalam Konstitusi UUD 1945 dan regulasi di bawahnya.  

 Komitmen kebangsaan ini penting untuk dijadikan sebagai indikator 

moderasi beragama karena, seperti sering disampaikan Menteri Agama, Lukman 

Hakim Saifuddin, dalam perspektif moderasi beragama, mengamalkan ajaran 

agama adalah sama dengan menjalankan kewajiban sebagai warga negara, 

sebagaimana menunaikan kewajiban sebagai warga negara adalah wujud 

pengamalan ajaran agama.  

 Toleransi merupakan sikap untuk memberi ruang dan tidak mengganggu 

hak orang lain untuk berkeyakinan, mengekspresikan keyakinannya, dan 

menyampaikan pendapat, meskipun hal tersebut berbeda dengan apa yang kita 

yakini. Dengan demikian, toleransi mengacu pada sikap terbuka, lapang dada, 

sukarela, dan lembut dalam menerima perbedaan. Toleransi selalu disertai dengan 

sikap hormat, menerima orang yang berbeda sebagai bagian dari diri kita, dan 

berpikir positif.  

 Sebagai sebuah sikap dalam menghadapi perbedaan, toleransi menjadi 

fondasi terpenting dalam demokrasi, sebab demokrasi hanya bisa berjalan ketika 

seseorang mampu menahan pendapatnya dan kemudian menerima pendapat orang 

lain. Oleh karena itu, kematangan demokrasi sebuah bangsa, antara lain, bisa diukur 

dengan sejauh mana toleransi bangsa itu. Semakin tinggi toleransinya terhadap 



40 

 

 

perbedaan, maka bangsa itu cenderung semakin demokratis, demikian juga 

sebaliknya. Aspek toleransi sebenarnya tidak hanya terkait dengan keyakinan 

agama, namun bisa terkait dengan perbedaan ras, jenis kelamin, perbedaan orientasi 

seksual, suku, budaya, dan sebagainya.  

 Dalam konteks buku ini, toleransi beragama yang menjadi tekanan adalah 

toleransi antaragama dan toleransi intraagama, baik terkait dengan toleransi sosial 

maupun politik. Hal ini bukan berarti toleransi di luar persoalan agama tidak 

penting, tetapi buku ini hanya fokus pada moderasi beragama, di mana toleransi 

beragama menjadi intinya. Melalui relasi antaragama, kita dapat melihat sikap pada 

pemeluk agama lain, kesediaan berdialog, bekerja sama, pendirian tempat ibadah, 

serta pengalaman berinteraksi dengan pemeluk agama lain. Sedangkan toleransi 

intraagama dapat digunakan untuk menyikapi sekte-sekte minoritas yang dianggap 

menyimpang dari arus besar agama tersebut.  

 Sedangkan radikalisme, atau kekerasan, dalam konteks moderasi beragama 

ini dipahami sebagai suatu ideologi (ide atau gagasan) dan paham yang ingin 

melakukan perubahan pada sistem sosial dan politik dengan menggunakan cara-

cara kekerasan/ekstrem atas nama agama, baik kekerasan verbal, fisik dan pikiran. 

Inti dari tindakan radikalisme adalah sikap dan tindakan seseorang atau kelompok 

tertentu yang menggunakan cara-cara kekerasan dalam mengusung perubahan yang 

diinginkan. Kelompok radikal umumnya menginginkan perubahan tersebut dalam 

tempo singkat dan secara drastis serta bertentangan dengan sistem sosial yang 

berlaku. Radikalisme sering dikaitkan dengan terorisme, karena kelompok radikal 

dapat melakukan cara apa pun agar keinginannya tercapai, termasuk meneror pihak 

yang tidak sepaham dengan mereka. Walaupun banyak yang mengaitkan 

radikalisme dengan agama tertentu, namun pada dasarnya radikalisme tidak hanya 

terkait dengan agama tertentu, tetapi bisa melekat pada semua agama.  

 Radikalisme bisa muncul karena persepsi ketidakadilan dan keterancaman 

yang dialami seseorang atau sekelompok orang. Persepsi ketidakadilan dan 

perasaan terancam memang tidak serta merta melahirkan radikalisme. Ia akan lahir 

jika dikelola secara ideologis dengan memunculkan kebencian terhadap kelompok 

yang dianggap sebagai pembuat ketidakadilan dan pihak-pihak yang mengancam 



41 

 

 

identitasnya.  

 Ketidakadilan mempunyai dimensi yang luas, seperti ketidakadilan sosial, 

ketidakadilan ekonomi, ketidakadilan politik, dan sebagainya. Ketidakadilan dan 

perasaan terancam bisa muncul bersama-sama, namun juga bisa terpisah. Persepsi 

ketidakadilan dan perasaan terancam tersebut bisa memunculkan dukungan pada 

radikalisme, bahkan terorisme, meskipun belum tentu orang tersebut bersedia 

melakukan tindakan radikal dan teror.  

 Sedangkan praktik dan perilaku beragama yang akomodatif terhadap 

budaya lokal dapat digunakan untuk melihat sejauh mana kesediaan untuk 

menerima praktik amaliah keagamaan yang mengakomodasi kebudayaan lokal dan 

tradisi. Orang-orang yang moderat memiliki kecenderungan lebih ramah dalam 

penerimaan tradisi dan budaya lokal dalam perilaku keagamaannya, sejauh tidak 

bertentangan dengan pokok ajaran agama. Tradisi keberagamaan yang tidak kaku, 

antara lain, ditandai dengan kesediaan untuk menerima praktik dan perilaku 

beragama yang tidak semata-mata menekankan pada kebenaran normatif, 

melainkan juga menerima praktik beragama yang didasarkan pada keutamaan, 

tentu, sekali lagi, sejauh praktik itu tidak bertentangan dengan hal yang prinsipil 

dalam ajaran agama. Sebaliknya, ada juga kelompok yang cenderung tidak 

akomodatif terhadap tradisi dan kebudayaan, karena mempraktikkan tradisi dan 

budaya dalam beragama akan dianggap sebagai tindakan yang mengotori 

kemurnian agama.  

 Meski demikian, praktik keberagamaan ini tidak bisa secara serta merta 

menggambarkan moderasi pelakunya. Hal ini hanya bisa digunakan untuk sekadar 

melihat kecenderungan umum. Pandangan bahwa seseorang yang semakin 

akomodatif terhadap tradisi lokal, akan semakin moderat dalam beragama memang 

masih harus dibuktikan. Bisa jadi, tidak ada korelasi positif antara sikap moderat 

dalam beragama dengan akomodasi terhadap tradisi lokal dalam beragama. 

5. Moderasi di Antara Ekstrem Kiri dan Ekstrem Kanan  

 Sebagian tulisan tentang moderasi beragama seringkali hanya fokus 

menempatkan gerakan moderasi sebagai solusi untuk menangani masalah 

konservatisme beragama, atau yang sering disebut sebagai ekstrem kanan. Ini 



42 

 

 

menggambarkan pemahaman yang belum utuh tentang moderasi beragama, karena 

sesungguhnya moderasi beragama tidak hanya bertujuan untuk menengahi mereka 

yang cenderung memiliki pemahaman keagamaan yang ultra-konservatif, 

melainkan juga kelompok yang memiliki cara pandang, sikap, dan perilaku 

beragama yang liberal, atau yang sering disebut sebagai ekstrem kiri.  

 Baik ekstrem kiri maupun ekstrem kanan, keduanya ibarat gerak sentrifugal 

dari sumbu tengah menuju salah satu sisi paling ekstrem. Mereka yang berhenti 

pada cara pandang, sikap, dan perilaku beragama secara liberal akan cenderung 

secara ekstrem mendewakan akalnya dalam menafsirkan ajaran agama, sehingga 

tercerabut dari teksnya, sementara mereka yang berhenti di sisi sebaliknya secara 

ekstrem akan secara rigid memahami teks agama tanpa mempertimbangkan 

konteks. Moderasi beragama bertujuan untuk menengahi kedua kutub ekstrem ini, 

dengan menekankan pentingnya internalisasi ajaran agama secara substantif di satu 

sisi, dan melakukan kontekstualisasi teks agama di sisi lain.  

 Pandangan keagamaan sebagian sarjana Muslim yang menghalalkan 

hubungan seks di luar nikah misalnya, adalah contoh tafsir liberal yang dapat 

dikategorikan sebagai ekstrem kiri. Meski tafsir ini juga didasarkan pada teks 

Alquran tentang milk al-yamin (hamba sahaya/budak), namun penerapannya dalam 

konteks sekarang dianggap oleh sebagian besar tokoh agama sudah terlalu jauh 

keluar dari maksud teks alias terlalu ekstrem karena secara kultural tradisi 

perbudakan sudah dihilangkan.  

 Sebaliknya, pandangan keagamaan yang hitam putih dalam memahami teks 

agama juga seringkali terjebak pada sisi ekstrem lain yang merasa benar sendiri. 

Dalam konteks beragama, pandangan, sikap, dan perilaku ekstrem seperti ini akan 

mendorong pemeluknya untuk menolak menerima pandangan orang lain, dan 

bersikukuh dengan tafsir kebenarannya sendiri. Dari sinilah muncul terma <garis 

keras=, ekstrem atau ekstremisme, yang dikaitkan dengan praktik beragama yang 

ultra konservatif.  

 Salah satu ciri awal konservatisme seseorang dalam beragama adalah bahwa 

ia memiliki pandangan, sikap, dan perilaku fanatik terhadap satu tafsir keagamaan 

saja, seraya menolak pandangan lain yang berbeda, meski ia mengetahui adanya 



43 

 

 

pandangan tersebut. Lebih dari sekadar menolak, seorang yang ultra konservatif 

lebih jauh bahkan akan mengecam dan berusaha melenyapkan kehadiran 

pandangan orang lain yang berbeda tersebut. Baginya, cara pandang hitam putih 

dalam beragama itu lebih memberikan keyakinan ketimbang menerima keragaman 

tafsir yang dianggap menimbulkan kegamangan.  

 Itu mengapa, meski jumlahnya minoritas, seorang ultra konservatif yang 

ekstrem umumnya lebih 8nyaring9 dan lebih mampu menarik perhatian publik, 

ketimbang seorang moderat, yang cenderung diam dan reflektif. Kemenangan kaum 

ekstremis bukan karena jumlahnya yang besar, melainkan karena kaum moderat 

mayoritas yang diam (silent majority).  

 Secara konseptual, pandangan, sikap, dan praktik keagamaan yang ultra 

konservatif sering muncul dari cara pandang teosentris secara ekstrem dalam 

beragama, dan mengabaikan dimensi antroposentrismenya. Pandangan teosentris 

mendoktrin penganutnya untuk memaknai ibadah sebagai upaya <membahagiakan= 

Tuhan, melalui sejumlah ritual ibadah, dalam pengertiannya yang sempit. Imajinasi 

<demi membela Tuhan= yang tertanam dalam cara berfikirnya, membuat kelompok 

ini memaknai ibadah dan agama hanya dalam perspektif <memuaskan hasrat 

ketuhanan= sembari mengabaikan nilai dan fungsi agama bagi kemanusiaan 

(Masdar Hilmy, "Antroposentrisme Beragama", Kompas 4/7/2018).  

 Ada banyak alasan orang berkelompok menyebarkan ideologi ekstrem dan 

8keras9 dalam beragama. Sebagian mereka mengklaim bahwa perbuatannya adalah 

dalam rangka mengajak kebaikan dan mencegah kemunkaran, atau amar ma9ruf 

nahyi munkar; mereka juga mengaku sedang meluruskan paham, sikap, dan 

perilaku umat beragama yang menurutnya sesat; sebagian lagi menjadi bagian dari 

kelompok ekstrem sebagai perlawanan atas sebuah kepemimpinan negara yang 

dianggapnya zalim dan menyalahi ajaran agama (thogut), dan sebagian lagi karena 

merasa terancam oleh ekspansi orang lain (the others), termasuk merasa terancam 

oleh munculnya gerakan kelompok ekstrem liberal.  

 Ekstremisme dan kekerasan tentu bukan bagian dari esensi ajaran agama 

mana pun. Itu mengapa bahwa ideologi ekstrem tidak akan pernah mampu 

mempengaruhi umat beragama dalam jumlah mayoritas, karena esensi agama 



44 

 

 

sejatinya adalah untuk merawat harkat dan martabat kemanusiaan yang nilai-

nilainya niscaya diterima oleh umat kebanyakan. Mereka yang mengampanyekan 

pandangan dan ideologi ekstrem dalam beragama biasanya berkelompok dalam 

jumlah kecil, menghindari debat atau diskusi rasional, serta lebih cenderung 

memilih gerakan dan aksi radikal.  

 Hal yang membuat kelompok ekstrem radikal tampak lebih 8besar9 dari 

sesungguhnya adalah semata karena suara dan pandangan keagamaannya 8berisik9 

di ruang publik, sering mencari perhatian dengan melakukan aksi di luar kebiasaan, 

yang tujuannya juga untuk meraih simpati. Suatu kali, dengan strateginya itu, 

kelompok ini mungkin berhasil membuat masyarakat takut dan resah, tapi pada 

akhirnya tidak pernah berhasil. Dakwah Nabi sendiri dilakukan dengan penuh kasih 

sayang.  

 Untuk mencegah itu, konsolidasi kelompok beragama moderat harus 

ditumbuhkan; egoisme kelompok harus dihindari, demi kepentingan harmoni yang 

lebih besar, dan agar ekstremisme keagamaan tidak semakin berkembang. Dalam 

konteks tatanan sosio-politik Indonesia, selama hampir dua dekade, ekstremisme 

keagamaan menjadi perhatian semua pihak, tidak hanya di Indonesia melainkan 

sudah menjadi fenomena global. Aksi kekerasan atas nama agama yang terjadi di 

sejumlah negara telah menimbulkan ketegangan bagi semua kalangan yang pada 

kadar tertentu melahirkan gejala saling mencurigai kelompok agama tertentu 

sebagai sumber kekerasan.  

 Fenomena ekstremisme juga menjadi pengalaman pahit bagi Indonesia. 

Sejumlah aksi terorisme bahkan telah merenggut ratusan nyawa tak berdosa. 

Ekstremisme keagamaan yang disertai kekerasan memberikan citra suram bagi 

pesan keagamaan yang damai bagi semesta. Hal ini juga sangat memprihatinkan 

jika dilihat dalam bingkai kebangsaan yang secara kodrati majemuk.  

 Demikianlah, dengan memperhatikan dampak buruk dari ekstremisme, baik 

ekstrem kiri, maupun ekstrem kanan, maka visi moderasi beragama, yang 

pengertiannya secara konseptual telah dipaparkan di atas, menjadi sebuah 

kebutuhan.  



45 

 

 

 Dalam konteks berbangsa dan bernegara, visi moderasi beragama juga 

niscaya sangat diperlukan, karena, sebagaimana telah dikemukakan, salah satu 

indikator moderasi beragama adalah adanya komitmen kebangsaan, tidak secara 

ekstrem memaksakan satu agama menjadi ideologi negara, tapi pada saat yang sama 

juga tidak mencerabut ruh dan nilai-nilai spiritual agama dari keseluruhan ideologi 

negara.  

 Moderasi beragama, yang menekankan praktik beragama jalan tengah, 

dapat menjadi jalan keluar, baik untuk memperkuat upaya internalisasi nilai-nilai 

moral spiritual agama, maupun untuk menciptakan kehidupan keagamaan yang 

nirkekerasan. 

  

C. Komunikasi Islam 

1. Pengertian Komunikasi Islam 

 Komunikasi merupakan jembatan utama yang menghubungkan satu sama 

laindalamkehidupan sosial. Bagi umat Islam, komunikasi bukan hanya sebagai alat 

untukbertukarinformasi, tetapi juga sebagai sarana untuk mengungkapkan rasa 

sayang, mempererat tali silaturahmi dan menciptakan keharmonisan dalam 

interaksi sehari-hari. Konsep komunikasiIslam memiliki prinsip dan etika yang 

mendasari bagaimana berkomunikasi secaralebihbermakna dan membawa 

keberkahan dalam kehidupan. (Tahir & Rayhaniah, 2022)  

 Konsep komunikasi Islam berakar pada ajaran Alqur9an dan Hadits yang 

merupakanduasumber utama ajaran Islam. (Amrullah & Fanani, 2019) Alqur'an 

adalah firman Allahyangditurunkan kepada Nabi Muhammad SAW sebagai 

petunjuk bagi seluruh umat manusia. Hadits,di sisi lain, adalah ucapan, perbuatan, 

dan persetujuan Nabi Muhammad SAW, yangmenjadicontoh teladan dalam 

berkomunikas. (Rakhmawati, 2020)  

 Alqur9an menekankan pentingnya berbicara dengan kata-kata yang baik 

danbijaksana(QS. An-Nahl: 125). Komunikasi Islam dilandasi oleh akhlak yang 

tinggi, menghindari ucapanyang tidak berguna, fitnah atau menyinggung (QS. Al-

Hujurat: 11-12). Lebih dari itu, Alqur9anjuga menganjurkan untuk mendengarkan 



46 

 

 

baik-baik dan menjawab dengan santun(QS. Al-Baqarah: 83).  

 Berikut adalah ciri-ciri komunikasi Islam menurut Alqur9an:  

1. Gunakan bahasa yang baik: Komunikasi Islam membutuhkan penggunaan 

bahasa yang baik dan sopan serta menghindari kata-kata kasar atau 

menyakitkan. <Dan beri tahu hamba-hamba-Ku bahwa mereka harus 

mengucapkan kata-kata yang baik. Sungguh, Setan telah menimbulkan 

perselisihan di antara mereka. Sungguh, Setan adalah musuh umat manusia 

yang sebenarnya.= (QS. Al-Isra: 53). Dengan mengutamakan kata-katayang 

baik, komunikasi Islam dapat menciptakan lingkungan yang penuh kasih 

sayang dan pengertian. (Joko Susanto, 2020)  

2. Mengutamakan kejujuran: Komunikasi Islam berakar pada kejujuran dan 

keterbukaan. Nabi Muhammad SAW selalu dikenal sebagai <Al-Amin= atau 

orang yangdapat dipercaya karena integritasnya dalam berkomunikasi. <Hai 

orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan berbicaralah 

yang benar.= (QS. Al-Ahzab: 70). Kejujuran dalam berkomunikasi 

mencerminkan ketulusan hati dan menghindari kesalahan atau 

penipuan.(Herman Jamaluddin et al., 2020)  

3. Mendengarkan secara aktif: Mendengarkan dengan penuh perhatian 

merupakan bagian integral dari komunikasi islam. Dalam Alqur9an, Allah 

memuji orang-orang yang mendengarkan ucapan dan mengikuti yang 

terbaik dari mereka (QS. Az-Zumar: 18).  

4. Hindari fitnah: Komunikasi islam menekankan untuk menghindari 

penyebaran fitnah atau desas-desus negatif tentang orang lain, karena hal ini 

dapat merusak hubungan dan menimbulkan kebencian (QS. Al-Hujurat: 

12).  

5. Memberi nasehat yang lembut: Komunikasi Islam mencerminkan nasehat 

dengan kelembutan dan ketulusan dengan niat yang baik. <Mari kita 

berpegang teguh pada tali(agama) Allah, dan tidak dipisahkan.= (QS. Ali 

'Imran: 103). Nasihat yang diberikan dengan lembut mungkin lebih baik 

diterima dan berdampak positif pada hubungan sosial. Komunikasi islam 



47 

 

 

menjadi dasar untuk menciptakan hubungan yang harmonis, penuhkasih 

sayang dan pengertian dalam kehidupan sosial, terutama dalam keluarga. 

Prinsip komunikasi Islam dari Alqur9an dan hadits menekankan pentingnya 

bahasa yang baik, kejujuran, mendengarkan dengan penuh perhatian, 

menghindari fitnah, dan nasihat yang lembut. (Mansuretal., 2022) Dengan 

melaksanakan prinsip komunikasi Islam dalam keluarga, diharapkan setiap 

anggota keluarga dapat merasakan kehangatan dan kedamaian yang 

terpancar dari keharmonisan dalam berinteraksi satu sama lain. 

2. Bentuk-bentuk Komunikasi dalam Perspektif Alqur’an 

 Di dalam Alqur9an terdapat beberapa bentuk pernyataan lisan (qaulan). 

Bentuk-bentuk ini mencerminkan model sekaligus metode komunikasi dari sudut 

pandang  Alqur9an. Secara spesifik antara lain:  

1. Qaulan Layyinan  

 Istilah Qaulan Layyinan secara harfiah berarti; kata-kata manis atau lembut. 

Istilah ini mencerminkan pentingnya menggunakan bahasa yang baik, penuh kasih, 

dan lembut dalam berkomunikasi dengan orang lain. Qaulan Layyinan merupakan 

salah satu bentuk etika komunikasi Islam yang ditekankan dalam Alqur9an. 

(Rohmatullah, 2018) Dengan Qaulan Layyinan, setiap Muslim dituntut untuk 

berbicara dengan pengertian, sopan santun dan kasih sayang. Bahasa yang lembut 

dan kata-kata yang baik dapat menciptakan hubungan yang harmonis, mencegah 

konflik, dan menjaga keharmonisan antar manusia. 

Alqur9an menekankan pentingnya Qaulan Layyinan sebagai cara berbicara 

dan menyampaikan pesan dengan cara yang lembut.  

Ā øõõĂ óÿúô ô÷ ÿÿúù øóā ôùā Āôó ùü ùùôó ýñÿô ÿĀüñôý òö ô øòþ úĀû óüøû ôùôó ùø õôü ôó öþ öø õú÷ÿô ô øòþ úĀû óü øûôùôó 

óõ øþ ÷Āûüñă þÿù óĂÿù ô ô ùúÿþ÷ Ă ÷þüø    

Artinya : 53. dan Katakanlah kepada hamha-hamba-Ku: "Hendaklah mereka 

mengucapkan Perkataan yang lebih baik (benar). Sesungguhnya syaitan itu 

menimbulkan perselisihan di antara mereka. Sesungguhnya syaitan itu adalah 



48 

 

 

musuh yang nyata bagi manusia. (QS. Al-Isra: 53).  

 Melalui penerapan Qaulan Layyinan dalam kehidupan sehari-hari, umat 

Islam dapat menciptakan hubungan yang harmonis, menghindari konflik dan 

menunjukkan kedewasaan dalam berkomunikasi. 

2. Qaulan Kariman  

 Qaulan Kariman adalah istilah bahasa Arab yang secara harfiah berarti; 

ucapan mulia. Dari perspektif Alqur9an, Qaulan Kariman mengacu pada 

penggunaan bahasa yang santun,hormat, dan mengandung nilai-nilai kebaikan. 

Alqur9an menekankan pentingnya menggunakan Qaulan Kariman untuk 

berkomunikasi dengan orang lain, baik berbicara dengan keluarga, teman, tetangga 

atau orang lain dalam masyarakat.(Wahida, 2015)  

 Alqur9an banyak menunjukkan contoh Qaulan Kariman sebagai pedoman 

bagi setiap muslim dalam berkomunikasi. Kata-kata luhur menunjukkan sopan 

santun, rasa hormat dankasih sayang, menunjukkan rasa hormat terhadap nilai-nilai 

kemanusiaan. (Khasanah, 2019)  

 Berikut adalah contoh ayat Alqur9an yang menunjukkan pentingnya Qaulan 

Kariman: 

  üóóõ õĂ ù÷ õ þ÷ òö øó ÿĂ ÿù÷÷ ÷óÿ ÷þ ÷þô ýó þ øû ø ôôþú õā øù ôô þõĂ ô÷úû üñôý þ ô ô øĂþ óĀôøýö÷ ôó øø ùùùÿ õþù õö øùôó 

ô ùúøô ÿùôþ òö ÷Ă òö ô ùúøô ÿøÿþ ÿøóù ĀĀóÿ ô ùú÷ü Āû õôùö ÿ÷õĂ ô ùúøô öý Āû ÷ýóÿ Āøõ õĂ ôùú ÿ÷ ùù ú÷öā óõ ôöúó üýÿò ÷ûüø   

ôÿ ÷úôó õĂ ô ùúÿ÷ óù ùùô õúù ùõāõôó úĀÿĂ ÿĀ ùúôý ÷ýùôó Ā øõõĂ ùþ÷ ô ùúÿ÷ ÷ø ö ôó ô ùúøþ ò þĄôõû ý õ ó úþýù ü ÷ûýø    

Artinya : 23. dan Tuhanmu telah memerintahkan supaya kamu jangan menyembah 

selain Dia dan hendaklah kamu berbuat baik pada ibu bapakmu dengan sebaik-

baiknya. jika salah seorang di antara keduanya atau Kedua-duanya sampai berumur 

lanjut dalam pemeliharaanmu, Maka sekali-kali janganlah kamu mengatakan 

kepada keduanya Perkataan "ah" dan janganlah kamu membentak mereka dan 

ucapkanlah kepada mereka Perkataan yang mulia. (QS. AlIsra: 23)  

 Penerapan Qaulan Kariman dalam kehidupan sehari-hari membawa banyak 

manfaat dan konotasi positif. Karena dengan menggunakan bahasa yang sopan dan 



49 

 

 

santun akan tercipta hubungan yang harmonis dan saling menghargai antar 

manusia. Selain itu, Qaulan Kariman mencerminkan kearifan dalam 

berkomunikasi, menunjukkan kedewasaan dan pengendalian diri dalam 

penggunaan kata-kata. Dengan Qaulan Kariman seseorang akan dapat lebih 

menjaga etika dan akhlak dalam berkomunikasi dengan sesama manusia sehingga 

hubungan yang harmonis, menumbuhkan rasa saling menghormati dan 

menyebarkan kebaikan dalam masyarakat. 

3. Qaulan Balighan  

 Makna Qaulan Balighan dalam bahasa Arab adalah; pernyataan yang jelas 

dan pasti. Dalam konteks Alqur9an, Qaulan Baligan mengacu pada bahasa yang 

sederhana, jelas, dan tertentu yang digunakan untuk menyampaikan pesan atau 

perintah dari Allah kepada umat manusia. Kata-kata Balighan dalam Alqur9an 

memiliki kekuatan dan wibawa, serta menjadi pedoman utama umat Islam dalam 

kehidupan sehari-hari. Alqur9an sebagai kitab suci disusun dengan bahasa yang 

jelas dan tidak ambigu untuk mengkomunikasikan ajaran Tuhan kepada umat 

manusia. Ayat-ayat Alqur9an berperan sebagai pedoman hidup dan memiliki 

kekuatan otoritas karena berasal dari Tuhan Yang Maha Esa dan Maha Kuasa. 

(Maghfira Septi Arinditaetal., 2022)  

 Contoh ayat dalam Alqur9an menyampaikan pesan dengan Qaulan 

Balighan:  

ôùó óù ôõú ùýùö òö ô ÿù þýÿò ÿýûõúùùÿô÷ øùôôþ ô õúøù ôóĂòö õĂ þÿÿ÷ ùôĂ üýû ô÷õóøùôó óóõôý ÿúøùôóõĂ ôĀā Āõû ÿù òøô øùùôó 

õýóñ ùøùôô þ  ô õúøùôóĂòöõĂ ùùó ÿù Āôøú ôó ÿýúÿù óøù÷ ô óùó ÿù øù ÿüÿû ÿùôĂ õĂ ôøô øúýÿù úþ þý÷õû ÿùõĂ ú ôó ĀôĂ ü ÷þ÷þýúôó 

ü óöóó ÿò õĂ ýý øûô øùôô þ ô øòþ ù ôó óøā óõ öóóüó ô ÷ûþø    

Artinya : 25. Sesungguhnya Kami telah mengutus Rasul-rasul Kami dengan 

membawa bukti-bukti yang nyata dan telah Kami turunkan bersama mereka Al 

kitab dan neraca (keadilan) supaya manusia dapat melaksanakan keadilan. dan 

Kami ciptakan besi yang padanya terdapat kekuatan yang hebat dan berbagai 

manfaat bagi manusia, (supaya mereka mempergunakan besi itu) dan supaya Allah 

mengetahui siapa yang menolong (agama)Nya dan rasul-rasul-Nya Padahal Allah 

tidak dilihatnya. Sesungguhnya Allah Maha kuat lagi Maha Perkasa. (QS. Al 

Hadid: 25)  



50 

 

 

 Bahasa Alqur9an yang jelas dan tegas memungkinkan pesan Allah untuk 

dikomunikasikan secara efektif tanpa kebingungan atau salah tafsir. Dengan 

demikian, kata-kata Alqur9an yang jelas dan definitif memberikan kepastian dan 

kejelasan tentang perintah-perintah Allah, sehingga umat Islam lebih memahami 

ajaran-ajaran-Nya.  

 Alqur9an sebagai kitab suci berfungsi sebagai pedoman hidup bagi umat 

Islam dan bahasa Alqur9an yang matang memberi nilai dan otoritas pada ajarannya. 

Dengan menghayati dan memahami Qaulan Baligan dalam Alqur9an, umat 

Islamdapat hidup lebih saleh dan memahami perintah-perintah-Nya dengan baik.  

4. Qaulan Sadidan  

 Dalam bahasa Arab, Qaulan Sadidan berarti; ucapan yang benar dan jujur. 

Dalam konteks Alqur9an, Qaulan Sadidan mengacu pada penggunaan bahasa yang 

jujur, tepat dan benar dalam berkomunikasi dengan orang lain. Berkata benar dan 

jujur dalam Alqur9an ditekankan sebagai bagian dari etika komunikasi Islam, 

membimbing setiap Muslim untuk berbicara dengan kejujuran, integritas dan 

kebenaran. (Setiyani, 2020)  

 Qaulan Sadidan adalah bentuk komunikasi yang mencerminkan integritas, 

kejujuran dan kebenaran dalam setiap perkataan, janji dan pernyataan yang 

disampaikan kepada orang lain.Dengan berbicara jujur, umat Islam dapat 

membangun kepercayaan dan membangun hubungan yang kuat dengan orang 

lain.(Nurdin, 2014)  

 Alqur9an menekankan pentingnya Qaulan Sadidan ini sebagai ciri utama 

komunikasi Islam yang jujur dan murni. Dalam banyak ayat, Allah menekankan 

perlunya mengatakan kebenaran dan menghindari kebohongan. Allah swt 

berfirman:  

ô Āûù ò÷ û ôó ôûÿõ ùôó øóā óúôĂóõ øóāĀþÿ ôó ùôó øóā ôùā øõõĂ ú÷öā óõ ó ùùó ÿùù ÷ðùø    

Artinya : 70. Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kamu kepada Allah dan 

Katakanlah Perkataan yang benar, (QS. Al-Ahzab: 70)  

 Berbicara jujur menunjukkan ketulusan dan niat baik dalam berkomunikasi. 



51 

 

 

Perkataan yang jujur dan benar membantu membangun kepercayaan dan saling 

menghormati diantara sesama manusia. Selain itu, berbicara dengan jujur dan apa 

adanya akan membantu menghindari kesalah pahaman dan konflik yang timbul 

akibat informasi yang salah atau tidak akurat. Jujur adalah bagian dari ibadah dan 

bisa mendekatkan diri kepada Allah. (Mansur et al., 2022)  

5. Qaulan Ma9rufan  

 Qaulan Ma`rufan adalah istilah bahasa Arab yang berarti; ucapan yang baik 

dan bijaksana.Dari perspektif Alqur9an, Qaulan Ma'rufan mengacu pada 

penggunaan bahasa yang santun, mengandung kebaikan, kebijaksanaan, dan 

bermanfaat bagi pendengar dan pembicara. (Alamsyahet al., 2022)  

 Kata-kata Ma'ruf dalam Alqur9an ditekankan sebagai bagian dari etika 

komunikasi Islam, membimbing setiap muslim untuk berbicara dengan baik dan 

bijak dalam interaksinya dengan sesama manusia.  

 Qaulan Ma'rufan adalah bentuk komunikasi yang mencerminkan kasih 

sayang, sopan santun, kebenaran dalam setiap kata dan perbuatan. Dengan 

berbicara kebaikan dan kearifan, umat Islam dapat menciptakan keharmonisan dan 

kebaikan dalam hubungannya dengan sesama manusia. 

 

D. Teori Komunikasi Organisasi  

Griffin (2003) dalam A First Look at Communication Theory, membahas 

komunikasi organisasi mengikuti teori management klasik, yang menempatkan 

suatu bayaran pada daya produksi, presisi, dan efisiensi. Adapun prinsip-prinsip 

dari teori management klasikal adalah sebagai berikut: 

1. Kesatuan komando– suatu karyawan hanya menerima pesan dari satu 

atasan 

2. Rantai skalar– garis otoritas dari atasan ke bawahan, yang bergerak dari 

atas sampai ke bawah untuk organisasi; rantai ini, yang diakibatkan oleh 

prinsip kesatuan komando, harus digunakan sebagai suatu saluran untuk 

pengambilan keputusan dan komunikasi. 



52 

 

 

3. Divisi pekerjaan– manegement perlu arahan untuk mencapai suatu derajat 

tingkat spesialisasi yang dirancang untuk mencapai sasaran organisasi 

dengan suatu cara efisien. 

4. Tanggung jawab dan otoritas– perhatian harus dibayarkan kepada hak 

untuk memberi order dan ke ketaatan seksama; suatu ketepatan 

keseimbangan antara tanggung jawab dan otoritas harus dicapai. 

5. Disiplin– ketaatan, aplikasi, energi, perilaku, dan tanda rasa hormat yang 

keluar seturut kebiasaan dan aturan disetujui. 

6. Mengebawahkan kepentingan individu dari kepentingan umum– melalui 

contoh peneguhan, persetujuan adil, dan pengawasan terus-menerus. 

Selanjutnya, untuk lebih memahami organisasi, Griffin menyadur 

pendekatan perspektif teori yang mendasari komunikasi organisasi. Setidaknya ada 

lima perspektif pendekatan ada organisasi yaitu perspektif teori Scientific 

Management School (SMS), Teori Human Relations School (HRS), Teori Sistem, 

Teori Mutakhir, dan Teori Kultural. Yang menjadi fokus pembahasan disini adalah 

Teori Mutakhir dan Teori Kultural. 

 

1. Teori Organisasi Mutakhir 

Teori ini memberikan perhatian penting pada aspek adaptasi terhadap 

lingkungan atau dinamika 8dunia luar9. Teori ini beranggapan bahwa human 

relation saja tidak cukup, tapi organisasi juga harus bersifat adaptif. Organisasi 

tidak bisa eksis jika tidak memperhatikan perkembangan lingkungan di mana 

organisasi itu tumbuh. Bagaimana mungkin di zaman teknologi informasi yang 

demikian pesat dewasa ini, organisasi masih seperti 8katak dalam tempurung9? 

Bagaimana mungkin kita berpikir paling hebat dan maju sementara di sekeliling 

kita tumbuh pesat organisasi atau perusahaan-perusahan sejenis yang tak kalah 

hebat? 

Orang-orang dihadapkan pada banyak pilihan, sehingga kompetisi tak 

terhindarkan. Ketika Wings Group berpikir bahwa hanya dengan 8bermain harga9 

maka mereka bisa memenangkan persaingan pasar consumer goods, maka 



53 

 

 

pesaingnya sudah berpikir jangka panjang bahwa perceived quality lebih penting 

untuk membangun loyalitas konsumen. Terbukti, ketika masyarakat mulai 

merasakan 8akibat9 dari membeli produk murah, mereka mulai 8pintar9 dengan tidak 

cuma menuntut harga murah, tapi juga kualitas. Karena itu, Wings Group 

mengubah strateginya dengan membangun brand relationship dan tidak Cuma 

8menyogok9 konsumen dengan harga murah semurah-murahnya. Perceived quality 

dibangun, brand activation digencarkan, sehingga kini Wings Group 

bertransformasi dari 8perusahaan murahan9 menjadi 8perusahaan yang patut 

diperhitungkan9. 

Transformasi perusahaan atau organisasi merupakan muara dari adaptasi. 

Dan transformasi dimulai dari mengubah persepsi organisasi terhadap organisasi 

itu sendiri. Di sini, teori-teori mutakhir sangat relevan, antara lain Teori 

Pengorganisasian Weick. 

Karl Weick (pelopor pendekatan sistem informasi) menganggap struktur 

hirarkhi, garis rantai komando komunikasi, prosedur operasi standar merupakan 

mungsuh dari inovasi. Ia melihat organisasi sebagai kehidupan organis yang harus 

terus menerus beradaptasi kepada suatu perubahan lingkungan dalam orde untuk 

mempertahankan hidup. Pengorganisasian merupakan proses memahami informasi 

yang samar-samar melalui pembuatan, pemilihan, dan penyimpanan informasi. 

Weick meyakini organisasi akan bertahan dan tumbuh subur hanya ketika anggota-

anggotanya mengikutsertakan banyak kebebasan (free-flowing) dan komunikasi 

interaktif. Untuk itu, ketika dihadapkan pada situasi yang mengacaukan, manajer 

harus bertumpu pada komunikasi dari pada aturan-aturan. 

 

2. Teori Weick Tentang Pengorganisasian 

Teori Weick tentang pengorganisasian mempunyai arti penting dalam 

bidang komunikasi karena ia menggunakan komunikasi sebagai basis 

pengorganisasian manusia dan memberikan dasar logika untuk memahami 

bagaimana orang berorganisasi. Menurutnya, kegiatan-kegiatan pengorganisasian 

memenuhi fungsi pengurangan ketidakpastian dari informasi yang diterima dari 



54 

 

 

lingkungan atau wilayah sekeliling. Ia menggunakan istilah ketidak jelasan untuk 

mengatakan ketidak pastian, atau keruwetan, kerancuan, dan kurangnya 

predictability. Semua informasi dari lingkungan sedikit banyak sifatnya tidak jelas, 

dan aktivitas-aktivitas pengorganisasian dirancang untuk mengurangi 

ketidakpastian atau ketidakjelasan. 

Teori komunikasi organisasi yang sifanya paling subyektif adalah teori-teori 

yang digolongkan dalam teori mutakhir. Ketika berbicara tentang teori mutakhir ini 

kita berbicara tentang teori pengorganisasian. Kita akan membahas dua teori 

mutakhir yang mencermikan perubahan dalam pemikiran yang selama ini dianut 

oleh teori organisasi. Namun sebelumnya, seperti apakah organisasi dipandang dari 

perspektif yang berubah ini? 

1. Organisasi dipandang lebih rumit, dan usaha-usaha untuk mereduksi 

organisasi menjadi unsur-unsur dan proses-proses yang sederhana 

dipertanyakan. Organisasi cenderung mengembangkan suatu kultur yang 

rumit, dan memiliki karakteristik yang khas. 

2. Gagasan mengenai suatu keteraturan hukum alamiah dan hukum sosial 

diganti dengan gagasan mengenai banyak perangkat keteraturan dan 

interaksi di antara keteraturan-keteraturan tersebut. Organisasi terdiri dari 

beberapa perangkat keteraturan, dengan dinamika interaksi yang timbal 

balik dan terjadi pada saat yang sama. 

3. Organisasi dipandang kurang meyerupai istilah mesin dan lebih mirip 

metafora holograf untuk menemukan dinamika organisasi yang rumit. 

(Lincoln, 1985) mengatakan kekuatan metafora ini (holograf) mencakup 

setiap bagian kecil yang memuat informasi lengkap mengenai keseluruhan. 

4. Organisasi dan keadaan masa depannya dipandang lebih sulit diperkirakan 

dan dikendalikan dibandingkan dengan yang dinyatakan model-model 

teoritis terdahulu. 

5. Perilaku organisasi lebih cocok digambarkan dengan model sebab akibat  

yang rumit (complex casual model) daripada model yang menekankan 

hubungan sebab akibat yang sederhana. 



55 

 

 

6. Para pemerhati organisasi menunjukkan peningkatan minat dalam 

memikirkan berbagai cara memandang perilaku organisasi, dan penjelasan 

tentang hukum-dan-contoh menjadi dasar bagi mereka yang mementingkan 

interpretasi-dan-kasus. 

 

3. Asumsi Teori Weick 

Teori Weick ini mengulas tentang pengorganisasian. Konsep Organisasi 

menurut Weick : <organisasi adalah kata benda, kata ini juga merupakan suatu 

mitos. Bila anda mencari organisasi, anda tidak akan menemukannya. Yang akan 

anda temukan adalah sejumlah peristiwa yang terjalin bersama-sama, yang 

berlangsung dalam kawasan nyata, urutan-urutan peristiwa tersebut, jalur-jalurnya 

dan pengaturan temponya merupakan bentuk-bentuk yang seringkali kita nyatakan 

secara tidak tepat jika kita membicarakan organisasi=. 

Jelas fokusnya adalah pengorganisasian bukannya organisasi.  Proses 

pengorganisasian menghasilkan apa yang dinamakan organisasi. Jadi 

penekanannya terletak pada aktivitas dan proses. 

Lantas dalam pandangan ini apakah organisasi punya struktur? Jika dalam 

perspektif obyektif, struktur organisasi terberikan atau sudah ada sejak awal, maka 

menurut teori ini (yang notabene berperspektif subyektif) organisasi tetap punya 

struktur. Tapi bagaimana organisasi bertindak dan bagaimana organisasi tersebut 

tampil, ditentukan oleh struktur yang ditetapkan oleh pola reguler dan perilaku yang 

saling bertautan. 

Organisasi adalah suatu sistem penyesuaian dan menopang dirinya dengan 

mengurangi ketidakpastian yang dihadapinya. Ini merupakan suatu sistem 

mengenai =perilaku-perilaku yang bertautan=. Perilaku-perilaku ini merupakan 

kunci bagi berfungsinya organisasi tersebut. Perilaku dikatakan saling bertautan 

bila perilaku seseorang bergantung kepada perilaku orang lain. 

 



56 

 

 

4. Ciri-Ciri Penting Pengorganisasian 

Bila dalam teori terdahulu struktur dipandang sebagai hierarkhi, kebijakan 

dan rangcangan organisasi. Sedangkan Weick memandang struktur sebagai 

aktivitas dan lebih spesifik lagi, sebagai aktivitas komunikasi. Struktur organisasi 

ditentukan oleh perilaku yang saling bertautan. 

Weick mengemukakan bahwa struktur ditandai oleh perilaku 

pengorganisasian. Komunikasi  tidak mencerminkan proses-proses penting. 

komunikasilah yang merupakan proses penting. Proses ini akan menghasilkan 

struktur. 

Sehingga suatu sistem jelas bersifat manusiawi. Manusia tidak hanya 

menjalankan organisasi. Manusia merupakan organisasi tersebut. Manusia 

menghadapi lingkungan yang rumit dan seringkali tidak menentu, yang menurut 

Weick dijadikan alasan untuk pengorganisasian. 

Anggota organisasi tidak hanya bereaksi terhadap sesuatu, tapi juga 

berkreasi, menciptakan. Mereka =membuat= lingkungan tersebut dibangun oleh 

masyarakat melalui interaksi dan penciptaan makna. 

Pengorganisasian menurut Weick adalah suatu gramatikal yang disahkan 

secara mufakat untuk mengurangi ketidakjelasan dengan menggunakan perilaku-

perilaku bijaksana yang bertahan. Gramatikal dapat diartikan kesesuaian atas 

sejumlah aturan dan konvensi atau kesepakatan. Konvensi ini membuat dasar untuk 

menafsirkan apa yang akan atau telah dilaksanakan organisasi. Konvensi ini 

membuat mereka memiliki panduan untuk melakukan tugas mereka. 

Pengorganisasian membantu mengurangi ketidakpastian tentang informasi 

yang diperoleh para anggota organisasi ketika mereka mencoba membuat 

keputusan untuk keselamatan dan keberhasilan organisasi. Organisasi hadir 

ditengah-tengah kita karena kegiatan pengorganisasian penting untuk mencegah 

kerancuan dan ketidakpastian yang dihadapi manusia. Organisasilah yang harus 



57 

 

 

menangani ketidakjelasan dengan memberikan makna-makna pada peristiwa-

peristiwa yang terjadi. 

Ciri yang lain dalam perngorganisasian adalah perilaku pengorganisasian. 

Weick memberikan istilah =interaksi ganda=. A berkomunikasi dengan B, dan B 

memberikan respon pada A dan A-B melakukan penyesuaian atau saling 

memberikan respon. Jenis kegiatan komunikasi yang khas ini membentuk basis 

pengorganisasian. Perilaku komunikasi yang saling bertautan ini menyebabkan 

organisasi mampu memproses informasi. Organisasi menggunakan sejumlah aturan 

dalam sistem, sehingga mempermudah memproses informasi. Sehingga dengan 

Siklus komunikasi ini (interaksi ganda) membantu mengurangi ketidakpastian yang 

dihadapi anggota organisasi. 

5. Proses Pengorganisasian 

Ada 3 tahap utama dalam proses pengorganisasian: 

1. Tahap pemeranan 

Pemeranan menghimpun sesuatu bagian dari sejumlah pengalaman untuk 

diperhatikan lebih lanjut. Atau tahap pemeranan secara sederhana berarti bahwa 

para anggota organisasi menciptakan ulang lingkungan mereka dengan menentukan 

dan merundingkan makna khusus bagi suatu peristiwa 

2. Tahap seleksi 

Seleksi memasukkan seperangkat penafsiran ke bagian yang dihimpun. 

Aturan-aturan atau siklus komunikasi yang digunakan untuk menentukan 

pengurangan yang sesuai dalam ketidakjelasan) 

3. Tahap retensi 

Penyimpanan segmen-segmen yang sudah diinterpretasikan untuk 

pemakaian masa mendatangkan. Memungkinkan organisasi untuk menyimpan 

informasi mengenai cara organisasi memberi respon dalam berbagai situasi. 

Strategi-strategi yang berhasil menjadi peraturan yang dapat diterapkan pada masa 

mendatang. 



58 

 

 

Berbagai tahap tersebut saling mempengaruhi satu sama lainnya. Misalnya 

pengetahuan retensi dapat memandu organisasi dalam proses-proses pemeranana 

dan seleksi organisasi tersebut. 

Dalam sistem yang dipahami Weick, benda-benda dalam keadaan berubah 

terus menerus (evolusi). Perubahan lebih merupakan norma dibandingkan dengan 

stabilitas. Proses pengorganisasian pun mengalami proses adaptasi tersebut. 

Mempelajari organsisasi adalah mempelajari pengorgansisasian, dan inti 

perilaku tersebut adalah komunikasi. Organisasi berbicara agar menjadi tahu. Untuk 

mengetahui apa yang difikirkan organisasi, penting sekali memeriksa perilaku yang 

saling bertautan (interaksi ganda) diantara para anggota organsisasi. 

Teori Weick mengenai pengorganisasian menentang cara berfikir yang diterima apa 

adanya dan memungkinkan kita untuk melihat pentingnya pandangan subyektif 

tentang dunia. 

6. Sifat Organisasi 

Pandangan Weick mengenai organisasi menimbulkan pentanyaan mengenai 

eksistensi dan bahkan hasrat atas hadirnya suatu sistem yang rasional, tujuannya 

terarah, dan sistematis (berurut seacara tepat). 

Menurut teori-teori terdahulu, dalam suatu organisasi yang rasional, suatu 

masalah dapat dilihat dan didefinisikan, pemcahannya yang dapat dibuat lebih 

cermat, dan pemilihan terbaik dapat dipilih. Asumsi dasarnya adalah pikiran 

mendahului tindakan. 

Weick menegaskan bahwa organisasi berbicara pada diri mereka sendiri 

dengan tujuan menjernihkan lingkungan mereka dan mempelajarinya lebih jauh 

lagi. Organisasi memeriksa ulang langkah-langkah awal mereka yang semula 

dibuat sebagai pengantar agar dapat dipahami.  Weick menambahkan bahwa dalam 

diskusi-diskusi mutahir mengenai organisasi =rasionalitas= dipandang: 



59 

 

 

1. Sebagai sebuah himpunan resep yang berupa bila isu berubah 

2. Sebagai dalih untuk menarik minat sumber daya dan legitimasi 

3. Sebagai suatu proses pascatindakan yang digunakan secara retrospektif 

untuk menentukan alasan atas tindakan tersebut. 

Weick menyajikan analogi  yang menggambarkan nilai perilaku yang 

mungkin tidak sesuai dengan teori-teori tradisional. Bayangkan sebuah wadah 

tembus pandang yang di dalamnya terdapat sejumlah lalat dan lebah. Bila wadah 

diletakkan di depan jendela dan seberkas sinar matahari menerpanya, perilaku lalat 

dan lebah berbeda. Lebah mengumpul (bergerak secara berpola) kearah sinar 

matahari meskipun matahari semakin terik. Sementara itu, lalat-lalat mendengung 

berputar-putar menabrak dinding wadah, bahkan akhirnya melarikan diri dari 

sengatan matahari melalui mulut wadah. Lebah-lebah tersebut kurang beruntung, 

mereka gagal melakukanberbagai pencarian atau berperilaku sembarangan (tidak 

berpola) yang sebenarnya amat diperlukan dalam kasus ini. 

Kemampuan organisasi untuk bervariasi, yang dapat disebut perilaku 

sembarang, seringkali amat berguna untuk mempertahankan kelangsungannya. Ini 

tidak berarti bahwa tidak ada keteraturan. =organisasi dapat berupa anarki, tapi 

anarki yang diorganisasikan. Organisasi dapat berupa rangkaian longgar, tapi 

longgar ada dalam suatu sistem. Organisasi dapat melakukan pengambilan 

keputusan sembarangan, tetapi berdasarkan batas-batas yang membentuk suatu 

struktur9 (Weick,1985). 

7. Implikasi Bagi Komunikasi Organisasi 

Mempelajari organisasi adalah mempelajari perilaku pengorganisasian, dan 

inti perilaku tersebut adalah komunikasi. Organisasi berbicara agar menjadi tahu; 

pembicaraan merupakan intelegensi dan kemampuan penyesuaian organisasi. 

Untuk mengetahui apa yang dipikirkan organisasi, penting sekali memeriksa 

perilaku-perilaku yang bertautan (interaksi ganda) di antara para anggota organisasi 

tersebut. Apa yang dibicarakan orang-orang dan yang disahkan di antara sesama 



60 

 

 

mereka menghasilkan suatu lingkungan yang mengorganisasikan aktivitas mereka, 

terutama pikiran mereka. 

Menurut Weick, orang-orang memahami sesuatu melalui pengalaman 

dengan bantuan pemutusan (punctuation) dan penyatuan (connection). Pemutusan 

berarti memotong kumpulan pengalaman menjadi satuan-satuan yang pantas, dapat 

dinamai dan tindakan penyatuan meliputi menentukan hubungan-hubungan, 

khususnya hubungan-hubungan kausal di antara komponen-komponen yang 

terputus. 

Weick memandang pengorganisasian sebagai proses evolusioner yang 

bersandar pada sebuah rangkaian tiga proses: 

1. Penentuan (enachment) 

2. Seleksi (selection) 

3. Penyimpanan (retention) 

Penentuan adalah pendefinisian situasi, atau mengumpulkan informasi yang 

tidak jelas dari luar. Ini merupakan perhatian pada rangsangan dan pengakuan 

bahwa ada ketidakjelasan. Seleksi, proses ini memungkinkan kelompok untuk 

menerima aspek-aspek tertentu dan menolak aspek-aspek lainnya dari informasi. 

Ini mempersempit bidang, dengan menghilangkan alternatif-alternatif yang tidak 

ingin dihadapi oleh organisasi. Proses ini akan menghilangkan lebih banyak 

ketidakjelasan dari informasi awal. Penyimpanan yaitu proses menyimpan aspek-

aspek tertentu yang akan digunakan pada masa mendatang. Informasi yang 

dipertahankan diintegrasikan ke dalam kumpulan informasi yang sudah ada yang 

menjadi dasar bagi beroperasinya organisasinya. 

Setelah dilakukan penyimpanan, para anggota organisasi menghadapi 

sebuah masalah pemilihan. Yaitu menjawab pertanyaan-pertanyaan berkenaan 

dengan kebijakan organisasi. Misal, =haruskah kami mengambil tindakan berbeda 

dari apa yang telah kami lakukan sebelumnya?= 



61 

 

 

Teori ini membuat kita mempercayai bahwa organisasi bergerak dari proses 

pengorganisasian ke proses lain dengan cara yang sudah tertentu: penentuan; 

seleksi; penyimpanan; dan pemilihan. Bukan begitu halnya. Sub-subkelompok 

individual dalam organisasi terus menerus melakukan kegiatan di dalam proses-

proses ini untuk menemukan aspek-aspek lainnya dari lingkungan. Meskipun 

segmen-segmen tertentu dari organisasi mungkin mengkhususkan pada satu atau 

lebih dari proses-proses organisasi, hampir semua orang terlibat dalam setiap 

bagian setiap saat. Pendek kata di dalam organisasi terdapat siklus perilaku. 

Siklus perilaku adalah kumpulan-kumpulan perilaku yang saling 

bersambungan yang memungkinkan kelompok untuk mencapai pemahaman 

tentang pengertian-pengertian apa yang harus dimasukkan dan apa yang ditolak. Di 

dalam siklus perilaku, tindakan-tindakan anggota dikendalikan oleh aturan-aturan 

berkumpul yang memandu pilihan-pilihan rutinitas yang digunakan untuk 

menyelesaikan proses yang tengah dilaksanakan (penentuan, seleksi, atau 

penyimpanan). 

Contoh dari implikasi teori ini adalah misalnya transformasi perusahaan 

atau organisasi yang merupakan muara dari adaptasi. Dan transformasi dimulai dari 

mengubah persepsi organisasi terhadap organisasi itu sendiri. Di sini, teori-teori 

mutakhir sangat relevan, antara lain Teori Pengorganisasian Wick. Contoh 

penerapan teori ini adalah perusahaan-perusahaan go public bahkan go 

internasional. Lenovo, sebuah perusahaan komputer China, Lenovo hanya sebuah 

liliput dengan kultur perusahaan keluarga yang kental. Ketika Lenovo mengubah 

kultur perusahaan menjadi lebih terbuka, perusahaan ini bertransformasi menjadi 

perusahaan raksasa, bahkan sanggup 9melahap9 perusahaan raksasa lain pesaingnya 

dari Amerika, yakni IBM. Kini Lenovo bukan lagi 9milik China9 apalagi cuma 

sekadar perusahaan kecil milik keluarga. Lenovo telah menjadi 9milik dunia9 yang 

mampu bersaing di kancah internasional. 

Demikianlah pembahasan tentang konsep-konsep dasar dari teori Weick, 

yaitu: lingkungan; ketidakjelasan; penentuan; seleksi; penyimpanan; masalah 



62 

 

 

pemilihan; siklus perilaku; dan aturan-aturan berkumpul, yang semuanya memberi 

kontribusi pada pengurangan ketidakjelasan. 

 

8. Teori Kultural Organisasi 

Asumsi interaksi simbolik mengatakan bahwa manusia bertindak tentang 

sesuatu berdasarkan pada pemaknaan yang mereka miliki tentang sesuatu itu. 

Mendapat dorongan besar dari antropolog Clifford Geertz, ahli teori dan 

ethnografi, peneliti budaya yang melihat makna bersama yang unik adalah 

ditentukan organisasi. Organisasi dipandang sebagai budaya. Suatu organisasi 

merupakan sebuah cara hidup (way of live) bagi para anggotanya, membentuk 

sebuah realita bersama yang membedakannya dari budaya-budaya lainnya. 

Pacanowsky dan para teoris interpretatif lainnya menganggap bahwa 

budaya bukan sesuatu yang dipunyai oleh sebuah organisasi, tetapi budaya adalah 

sesuatu suatu organisasi. budaya organisasi dihasilkan melalui interaksi dari 

anggota-anggotanya. Tindakan-tindakan yang berorientasi tugas tidak hanya 

mencapai sasaran-sasaran jangka pendek tetapi juga menciptakan atau memperkuat 

cara-cara yang lain selain perilaku tugas =resmi= dari para karyawan, karena 

aktivitas-aktivitas sehari-hari yang paling membumi juga memberi kontribusi bagi 

budaya tersebut. 

Pendekatan ini mengkaji cara individu-individu menggunakan cerita-cerita, 

ritual, simbol-simbol, dan tipe-tipe aktivitas lainnya untuk memproduksi dan 

mereproduksi seperangkat pemahaman. 

Corporate culture (Deal & Kennedy, 1982) membahas bagaimana 

kandungan budaya nilai-nilai, lambang, dan ritual dapat berpengaruh terhadap 

kinerja keseluruhan perusahaan. Masih pada 1982, Peters & Waterman menyajikan 

In Search of Excellent; di dalamnya mereka membahas sifat-sifat organisasi yang 

telah mencapai keunggulan. Mereka mengidentifikasi tema-tema utama yang dapat 

diterapkan pada organisasi yang sedang dikaji. Tema-tema ini dapat dipandang 

bersifat kultural dalam arti mewakili nilai-nilai organisasi. Memasuki 1990an, 



63 

 

 

perusahaan-perusahaan menghadapi persaingan global dan kemungkinan 

perubahan nilai para anggota dan client. 

 

E. Kajian Terdahulu 

Untuk menghindari adanya kesamaan dalam penulisan Tesis/karya ilmiah, 

maka penulis sertakan beberapa judul tesis dan jurnal yang ada relevasinya 

dengan penulis, sebagai acuan penulis tesis ini, antara lain : 

1. Penelitian  yang dilakukan oleh Safwan Galih, Tesis Mahasiswa 

UINSU pada tahun 2016. Berjudul:= Peran Komunikasi Pengurus Fkub 

Dalam Mengatasi Konflik Antarumat Beragama Di Kabupaten Aceh 

Singkil. Dari hasil penelitian yang dilakukan, bentuk komunikasi yang 

digunakan pengurus FKUB dalam mengatasi konflik antarumat beragama 

di Kabupaten Aceh Singkil yaitu komunikasi antarpribadi, komunikasi 

publik, dan komunikasi massa. Metode komunikasi yang digunakan 

pengurus FKUB dalam mengatasi antarumat beragama di Kab Aceh 

Singkil yaitu melakukan monitoring atau penyuluhan agama ke setiap 

masyarakat, menjalin kerja sama dengan pemerintah daerah, kepolisian 

dan pendekatan ormas-ormas keagamaan yang ada di Aceh Singkil. 

Hambatan komunikasi yang dihadapi yaitu personil pengurus FKUB Aceh 

Singkil sangat minim dengan Wilayah Aceh Singkil yang sangat luas 

dalam melaksanakan tugas dan fungsinya dan lambannya kebijakan 

pemerintah dalam mengambil keputusan ketika Rumah Ibadah yang tidak 

mempunyai Izin Mendirikan Bangunan (IMB) hal ini dapat memicu 

konflik. 

2. Penelitian yang dilakukan oleh Elismayanti Rambe, Tesis Mahasiswa 

IAIN SU pada tahun 2014. Berjudul: <Efektivitas Komunikasi Pengurus 

FKUB Dalam Pecegahan Konflik Agama di Kabupaten Labuhan Batu. 

Kesimpulan tersebut yaitu : 

a. Bentuk komunikasi yang diterapkan pengrus FKUB yaitu 

komunikasi kelompok, yang diadakan dengan berbagai 



64 

 

 

bentuk seperti diskusi, dengan mengadakan pelatihan-

pelatihan dan seminar dan mengundang tokohtokoh lintas 

agama yang bertujuan untuk menciptakan kerukunan umat 

beragama dan melakukan pencegahan terhadap konflik 

keagamaan di Kabupaten Labuhanbatu. 

b. Pengurus FKUB telah melakukan beberapa komunikasi yaitu 

dengan tokoh agama, pemerintah, maupun kepolisian untuk 

saling bekerja sama dalam memelihara kerukunan umat 

beragama di Labuhanbatu. 

c. Dalam melaksanakan kegiatan-kegiatanya pengurus FKUB 

juga memliki kendala diantaranya keterbatasan dana yang 

disediakan oleh Pemerintah Daerah belum memaksimalkan 

komunikasi antar pengurus FKUB sampai ke daerah-daerah di 

Labuhanbatu dalam melakukan sosialisasi PBM Nomor 9 dan 

8 Tahun 2006. 

3. Penelitian yang dilakukan oleh Titik Suwariyati, jurnal Multikultural dan 

Multireligius Vol. IX.   berjudul:   Peran   FKUB   Kabupaten 

Tanggerang. Dalam Proses Pendirian Rumah Ibadat Pasca PBM No. 9 

dan 8 tahun 2006. Kesimpulan penelitian tersebut bahwa FKUB 

Kabupaten Tanggerang mempunyai peranan yang cukup besar dalam 

proses pendirian rumah ibadat, sesuai dengan ketentuan dalam PBM No. 

9 dan 8 tahun 2006. Hal ini terlihat banyaknya permohonan rekomendasi 

pendirian rumah ibadat yang telah dikeluarkan dan sebagian yang lain 

sedangkan sisannya masih ditangguhkan atau ditolak. 

4. Penelitian Kerukunan dan Kebebasan Beragama Dalam Pelaksanaan 

Syariat Islam di Aceh. Marzuki Dosen STAIN Malikussaleh 

Lhokseumawe. Sebagai kesimpulan hasil penelitian ini sebagai berikut : 

a. Pelaksanaan Syariat Islam di Aceh secara keseluruhan (kaffah) 

membawa misi <rahmatan lil9alamin=. Sehingga terpelihara 

kerukunan beragama, baik intern maupun antarumat beragama. 



65 

 

 

Masyarakat non muslim di tengah kebebasannya, baik dalam 

menjalakan agamanya. 

b. Beragama merupakan hak asasi manusia. 

5. Penelitian yang dilakukan oleh Casram yang berjudul tentang Membangun 

Sikap Toleransi Beragama Dalam Masyarakat Plural tahun 2016. Adapun 

hasil penelitiannya sebagai berikut : Realitas kehidupan sosial menjadi 

mungkin karena ia mengakomodasi perbedaan dan keragaman di antara 

manusia. Salah satu dari keragaman ini berkaitan dengan pilihan keyakinan 

agama, dan karenanya kita hendaknya mampu bergaul apakah dengan 

anggota komunitas seagama dan juga dengan anggota komunitas agama 

lainnya. Dalam hal ini, toleransi agama merupakan sebuah keniscayaan 

untuk menjamin stabilitas sosial dari paksaan ideologis atau bahkan 

bentrokan fisik dalam masyarakat. Kehidupan sosial dan agama hendaknya 

tidak tersisih dari satu sama lain, dan musti terintegrasi kedalam satu sama 

lain. Membangun masyarakat terdidik dan umat beragama yang berpikiran 

terbuka merupakan prasyarat untuk mencapai tujuan ini. Toleransi agama 

yang ideal mustinya dibangun melalui partisipasi aktif semua anggota 

masyakarat beragama yang beragam guna mencapai tujuan-tujuan yang 

sama atas dasar kebersamaan, sikap inklusif, rasa hormat dan saling-paham 

terkait pelaksanaan ritual dan doktrin-dokrtin tertentu dari masing-masing 

agama. Beragam rumusan tentang tipologi hubungan antar agama, seperti 

eksklu- sifisme, inklusifisme, pluralisme, dst., lazim dikemukakan untuk 

membawa keragaman ini ke tahap dialog harmonis agama yang lebih jauh. 

Tulisan ini mengingatkan agar penghayatan dan praktik keagamaan tidak 

berhenti pada tahap klaim eksklusifisme (<Aku=) yang berujung pada 

hubungan personal dengan Tuhan (soliter), tidak juga pada tahap 

inklusifisme (<Kamu=) dengan perhatiannya pada perekrutan dukungan 

teologis atau ideologis (solidaritas), melainkan juga tahap keterbukaan 

(<Kita=) dimana penghayatan religius atas nilai-nilai kemanusiaan mendapat 

penekanan (humanis). Semua pihak hendaknya menangguhkan penilaian 

yang semacam teologis dan ideologis terhadap ajaran dan praktik ritual 



66 

 

 

penganut agama lain. Ini merupakan sejenis epoché fenomenologis yang 

perlu diambil jika kita hendak mewujudkan toleransi agama dan tidak 

membiarkannya hanya pada level wacana. 

6. Penelitian yang dilakukan oleh Guruh Ryan Aulia yang berjudul tentang 

Toleransi Antar Umat Beragama Dalam Perspektif Islam tahun 2023. 

Dan hasil penelitiannya sebagai berikut : Indonesia yang dikenal dengan 

negara yang memiliki keanekaragaman suku, budaya, ras, dan agama. 

Setiap agama memiliki perbedaan yang ada dapat menciptakan konflik 

antarumat beragama. Sehingga perlunya diterapkan sikap toleransi pada 

masyarakat. Ajaran toleransi berkaitan dengan agama Islam. Agama 

Islampun memberikan kebebasan bagi siapapun untuk memeluk agama 

yang diyakini. Islam juga menjadi pelopor toleransi dalam menciptakan 

kedamaian dan kerukunan dalam kehidupan beragama. Tujuanpenelitian ini 

untuk mendeskripsikan perspektif Islam dalam toleransi antar umat 

beragama dalam sudut aspek teoritis. Penelitian ini diharapkan dapat 

menjadi sumber ilmu pengetahuan. Jenis penelitian yang digunakan berupa 

penelitian kepustakaan atau library research yang disusun secara sistematis. 

Adapun hasil penelitian ini ialah dasar toleransi dalam Islam, prinsip-

prinsip toleransi beragama serta kendala toleransi antar umat beragama. 

7. Penelitian yang dilakukan oleh Munir Is9adi, Ubaidillah,UIN Kiai Haji Achmad 

Siddiq Jember yang berjudul tentang Membumikan Nilai-Nilai Moderasi 

Beragama di Kampung Zakat Desa Jambearum Kecamatan Suberjambe Jember 

tahun 2023. Dan hasil penelitiannya adalah sebagai berikut Moderasi beragama 

sesuatu yang harus ditanamkan kepada seluruh masyarakat Indonesia, penanaman 

konsep moderasi beragama bias di laksanakan disemua lini kehidupan masyarakat 

salah satunya adalah program kampong zakat. Kampung zakat merupakan salah 

satu program ihtiyar pemerintah untuk menanamkan nilai-nilai moderasi beragama 

di dalam masyarakat. Kegiatan kampong zakat di Dusun Paceh Desa Jambe Arum 

kecamatan Sumberjmbe. Model penanaman moderasi beragama dengan cara tiga 

model. Model penerapan moderasi beragama (tolerasi (tasamuh), keadilan 

(i9tidal), keseimbangan (tawazzun),) di daerah kampung zakat Dusun Paceh Desa 

Jambe Arum kecamatan Sumberjmbe melalui tiga bagian yakni : 1.Melalui 



67 

 

 

Pendidikan, 2. Keagamaan dan 3 Budaya. Ada tiga model pendayagunaan zakat 

yang di gunakan oleh pemerintah dalam hal ini diwakili oleh Kemenag Republik 

Indonesia yakni : 1. Pemanfaatan atau pendayagunaan zakat konsumtif tradisional. 

2, Pemanfaatan dan pendayagunaan dana zakat konsumtif kreatif, dan 3, 

Pemanfaatan dan pendayagunaan zakat produktif tradisional. Dari ketiga hal 

tersebut kita moderasi beragama akan tertanam dalam setiap individu masyarakat 

Indonesia dan Indonesia menjadi Negara yang damai, ramah makmur dan 

Baldatun Thayyibatun wa Robbun Ghofur. 


